الدولة في الإسكام الدولة نو الكتاب والمنة

التي نزلها المسلمون وجرت عليها أحكام الإسلام ومالم تجر عليه أحكام الإسلام لم تكن دار إسلام وإن لاصقتها الحدود فدار الإسلام: هي المنطقة التي يحميها جنور مسلمون وتُقام فيها شريعة الله.

#### دار الحرب أو دار الكفر:

وهي البلاد التي تخضع لغير سلطان الإسلام وإن كان معظم أهلها من المسلمين فالعنصر الذي يغرق بين الدارين هو ما يعلوها من أحكام والأمان بأمان المسلمين، أي بسلطانهم والمسلمون محرب هذه الدار حتى يقول الناس لا إله إلا الله أو يخضعوا لأحكام الإسلام ولو ظلوا كفاراً.

وللإمام أو نائبه أن يهادن أهل الحرب إذا كانت هناك مصلحة المسلمين العجز عن القتال وما شابه ذلك بشروط

 أن لا تكون مطلقة لأن ذلك معناه إبطال للجهاد في سبيل الله.

وتجوز أن تكون بغير مال يأخذه
 المسلمون.

- ويلزم الإمام أن يحمي من هادنهم.

- وأن يخلو عقد الهدنة عن شرط فاسد؛ كرد من جاء من المسلمات إلى الكفار وكذلك لا يحل إعادة جزء من دار

الإسلام إلى دار الكفر ولو كان بدفع مال إلى المسلمين.

وإذا خاف الإمام نقض العهد منهم جاز له أن يعلمهم بأنه نقض عهدهم لقوله تعالى: ووإما تخافن من قوم خيانة فانبذ إليهم على سواءه.

الفرق بين عقد الهدنة وعقد الذمة:

عقد الهدنة مؤقت وعقد الذمة مؤيد وعقد الهدنة بعوض وغيره وعقد الذمة بعوض وهو الجزية وأهل الهدنة لهم ولايتهم على بلادهم أما عقد الذمة فأهله تحت ولاية المسلمين، وعقد الهدنة يكون مع جميع الكافرين وعقد الذمة لا يكون مع الوثنيين على رأي أكثر الفقهاء.

#### الإسلام والعلاقات الدولية

لقد راسل النبي صلى الله عليه وسلم الملوك والأمراء يدعوهم إلى الإسلام وكان له الرسل والسفراء . وقد كانت مهمة السفراء في دولة الإسلام التعريف بالإسلام والدعوة إليه.

موقف الكفار من المسلمين: لقد أخبر الله عز وجل وهو أعلم بخلقه بموقف الكفار من المسلمين في

قوله تعالى: «ولا يزالون يقاتلونكم حتى يربوكم عن دينكم إن استطاعوا » وغيرها من الآيات كثير.

وقد شرع الله الجهاد لإعزاز الدين والدعوة إليه ودفع الشر عن العباد والدلاد.

لالك يقول ابن تيمية "رحمه الله فكل من بلغته دعرة رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى دين الله الذي بعثه به فلم يستجب له فإنه يجب قتاله دحتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله اله».

#### مراحل تشريع الجهاد

وقد بين ابن القيم حرحمه الله-مراحل تشريع الجهاد على المسلمين قائلاً: ثم فرض عليهم قتال المشركين كانة وكان محرماً ثم مانوباً ثم مأموراً به لمن بدأهم بالقتال ثم مأموراً به لجميع المشركين إما فرض عين على أحد القولين أو فرض كفاية على المشهور.

وقد كانت دعوة الكفار إلى الإسلام أو الجزية أو القتال ابتداءً وإن لم يبدأوا بقتال، وذلك لإظهار الدين وحتى لا تكون فتتة، وهر ما استقر عليه حكم الجهاد لقوله تعالى: وفإذا انسلخ الأشهر الحرم فاتشوا المشركين حيث وجدتموهم، وقوله تعالى: وقاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا

باليوم الآخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم مساغرون».

يقول ابن تيمية (رحمه الله) في ذلك:

فمن كان من المؤمنين بارض هو فيها
مستضعف أو في وقت هو فيه
مستضعف فليعمل باية الصبر والصفع
والعفو عمن يؤذي الله ورسوله من الذين
أوتوا الكتاب والمشركين وأما أهل القوة
فإنما يعملون باية قتال أئمة الكفر الذين
يطعنون في الدين وباية قتال الذين أوتوا
الكتاب حتى يعملوا الجزية عن يد وهم
صاغرون. فالعمل بكل مرحلة من مراحل
الجواد يكون عند الحالة المشابهة لها.

أما من يدعي بأن الحرب في الإسلام دفاعية ولم يشرع القتال إلا الفاعاً عن اعتداء محتجاً بأيات من مراحل تشريع الجهاد فهؤلاء حجتهم معانيه وبواعثه وغاياته ليصبح اسماً لا حقيق ولا معنى له وقد خالفوا بذلك نصيص الكتاب والسنة وإجماع سلف

#### السلطة الحاكمة

أما العنصر الثالث وهو السلطة الحاكمة، وهي التي تتولى تنظيم شئون رعاياها وتدبير أمرهم في الداخل والخارج.

والسلطة الحاكمة في تعريف القانون هي التي تملك الحق في إصدار أوامر ملزمة إلى رعايا الدولة. فمن يملك هذا

الحق في الإسلام؟ ومن صاحب السلطة؟

#### بين السلطة الدينية

#### والدنيوية

لا يوجد في الإسلام ما يماثل سلطات الكنيسة والبابوية فلا وسلطة بين الخالق والمخلوق لا أحد في الإسلام مسلطيع أن يمنع رحمة الرب أو يعنع محكاً للغفران، ولقد وصف الله تبارك وتعالى حال اليهود والنصارى بقوله من دون الله، فقد كان للأحبار والرهبان حق التشريع المطلق بل وتحليل الحرام وتحريم الحلال كما أخبر المعصوم عملى الله عليه وسلم

ولا شك أن النهضة الأوروبية كانت في الواقع ثورة على الكنيسة من أجل حق الإنسان في التفكير والحياة وحرية الرأي ولم تنهض أوربا إلا بعد إبعاد مذا النهضة إلا بعد احتكاك الغرب بالسلمين في حروبهم الصليبية، فالذين يحاولين تطبيق ما وصل إليه الغرب من غثاء فكري بعد قرين الصراع بين السلطة الدينية والدنيوية هم أبعد ما يكونون عن فهم دين الله وواقع أمة الإسلام.

#### السلطة العامة

فإن السلطة العامة في الإسلام أساسها الشرع، والطاعة للسلطة لا تتم إلا إذا كانت متفقة مع الشريعة، وقد أكد أبويكر رضي الله عنه الخليفة الأول هذا

المعنى بقوله: "أطيعوني ما أطعت الله فيكم فإن عصيته فلا طاعة لي عليكم أما التعبير المستورد بأن الأمة مي مصدر السلطات (وهو أرقى ما وصل إليه الغرب).

أما الإسلام فلا يعرف فكرة الازدواج في السلطة فهو لا يقر وجود سلطتين منفصلتين إحداهما الأمور الدينية والأخرى الدنيوية إنما هو نظام شامل للحياة كلها، ولا يقر إلا بخليفة واحد، ولم يعد الأمر الآن قامراً على أكثر من حاكم ودولة بل تعدى إلى أكثر من نظام بعيداً عن الإسلام، من اشتراكي إلى ليبرالي أو علماني.

والدولة في الإسلام ليست جمهورية ديمقراطية أو وراثية : فمصدر السلطة في الحكم الديمقراطي للشعب وكلمة ديمقراطية. كلمة لاتينية: تعني حكم الشعب أو كما يعرفونها حكم الشعب بالشعب للشعب بينما هي في الدولة الإسلامية للشرع الذي يضضع له الشعب والسلطة الحاكمة كلاهما معاً «إن الحكم الاللى...

وأبوبكر (رضي الله عنه) لم تكن له قرابة بالرسول صلى الله عليه وسلم تورثه الحكم ولكن تم اختياره عن طريق الشورى وقد عهد بالخلافة إلى عمر في وجود العديد من أبنائه.

## المبدأ الأساسي للنظرية

#### السياسية

إن سلطة الدولة أو من يمثلها ليست مطلقة في الإسلام ولا يملك أحد وضع

## الدولة ني الإطلام

نبذة عن بعض معالم الدولة في الكتاب والسنة

تشريع حسب هواه أو رغبت العامة، كما يقول ابن تيمية رحمه الله: إن حكم منفذ لحكم الله بمتتضى وكالته عن الأمة والأحكام التي تستنبط عن طريق منشاة إنما الاجتهاد هي في الواقع ليست أحكاما منشاة إنما الاجتهاد كاشف لها الاجتهاد المستنباط الشرعية وسلطة الحاكم حماية الشرع وتنفيذ أحكامه، أو كما يقول العظال حارس فما لا أساس له فضائع.

معالم الإسلام في السلطات الثلاث:

#### السلطة التشريعية في الإسلام

إن التشريع في الإسلام خصائص تميزه عن غيره من النظم الوضعية وأهم ما يميز مفهوم التشريع في الإسلام:

١– الوحي مصدر الشريعة : وهي من عند الله المنزه عن الخطأ والغرض والهوى.

٧- الشمولية : فقد جاء الإسلام مع

العقيدة والعبادة بنظام رفيع لحكم المجتمع فلم يترك جانباً من جوانب الحياة (سياسية، أو اجتماعية، أو اقتصادية..) إلا وضع له الأسس الكفيلة لتنظيمه على أحسن وجه مع اختلاف العصور والأوطان. وهذا الشمول لا نظير له في القوانين الوضعية.

٣- الجزاء في الشريعة الإسلامية أخرري ودنيوي وهذا مما يجعل الإقدام أو الإحجام عن الأمر نابع من داخل الفرد، فهو يراقب الله عز وجل في سره وعلانيته .

3- لاحكام الشريعة هيبة في نفوس
 المؤمنين بها حكاماً أو محكومين لانها من
 عند الله عز وجل.

 ه- الشريعة وضعت لتحقيق مصالح العباد في العاجل والآجل ودرء المفاسد عنده.

٦- المجتهدون في الإسلام هم الذين يوكل لهم استنباط الاحكام والتعرف عليها ولابد لهم من توفر ملكات فقهية معينة، أما رجال السلطة التشريعية في النظم الاخرى فإنهم ينتخبون وفقاً لأغلبية يحددها الدستور الوضعي.

المجتهدون مقيدون في اجتهاداتهم بنصوص القرآن والسنة

ومبادئ الإسلام ولا يملكون الغاء نص أو أو قاعدة .

## السلطة التنفيذية في دولة

رئيسها الخليفة والخلافة رئاسة عامة، وهي كما يقول الماوردي:

خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الدنيا، وما الخليفة إلا واحد من المسلمين بايعوه ليرعي مصالحهم العامة ويقوم بشئون الحكم فيهم.

#### حكم نصب الإمام أو الخليفة:

أجمع سلف الأمة وأهل السنة على أن نصب الإمام واجب شرعاً لا عقلاً: وهو قرض كفاية خوطب به أهل الحل والمقد والاجتماد وكذا من يوجد فيه شرائط الإمامة حتى ينتصب أحدهم والمواعد الشرعية كثيرة في ذلك، وقب وضع الإسلام من الشروط لكل من أهل الحل والمقد والمرشح للإمامة وطرق والنيا وتحقيق مصالح العباد في العاجل واللاجل.

#### أهل الحل والعقد

هم أقاضل المسلمين المؤتندين في هذا الشأن الذين حنكتهم التجارب وعرفوا المواصفات المرعية فيمن يُناط به أمر الرعية فهم خواص الأمة من العلماء والزعماء وأهل الخبرة وموضع الشقة، والشروط الواجب توافرها فيهم:

 العدالة الجامعة لشروطها ولا مدخل لأهل الذمة في تنصيب الأثمة.

٢- العلم الذي يتوصل به إلى معرفة
 من يستحق الإمامة على الشروط
 المعتبرة.

٣- الرأي والحكمة المؤديان إلى اختيار من هو للإمامة أصلح ويتدبير المصالح أقوم وأعرف.

3- الحرية والذكورة إذ النسوة لا دخل لهن في عقد الإمامة ولو استشير في هذا الأمر امرأة لكان أحرى النساء وأجدرهن فاطمة رضي الله عنها وأمهات المؤمنين.

#### بم تنعقد الإمامة ؟

طرق انعقاد الإمامة : الإمامة تتعقد يلى:

١- البيعة : يقول الماوردي: فإذا اجتمع أهل الحل والعقد الاختيار تصفحوا أحوال أهل الأمة المرجودة فيهم شروطها فقدموا البيعة منهم اكثرهم فضلاً واكملهم شروطاً، ومن يسرع الناس إلى طاعت ولا يتوقفون عن بيعته فيبايعون إماماً ثم يبايعه عامة المسلمين بعد ذلك وهذه الطريقة التي

تولى بها أبو بكر رضى الله عنه.

يقول الغزالي: "لو لم يُبايع أبا بكر غير عمر ريقي الخلق كافة مخالفين وانقسموا أقساماً مختلفة لما انعقدت الإمامة، فالناس كافة يبايعون بعد الاختيار البيعة العامة.

Y - الاستخلاف : وطريقتها أن يعهد الإمام إلى أحد الناس بعده بالإمامة، ولا يعلم في ذلك خلاف وهذا الذي فعله أبويكر رضبي الله عنه وهو الذي قعله عمر في حصره الأمر في الستة من بعده.

٣- القهر والاستيلاء بالقوة: وهذه الطريقة ليست شرعية في نفسها؛ لكن مذهب أمل السنة والجماعة على أنها تتعقد لمن يتغلب بالقوة. قال الإمام أحمد: ومن غلب عليهم بالسيف حتى صار خليفة وسمي أمير المؤمنين فلا يحل لاحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيت ولا يراء إماماً".

وقد ذكر أبويعلى الفراء في الأحكام السلطانية شروطاً للإمامة منها:

١- أن يكون قرشياً من الصميم.

 ان يكون على صفة من يصلح أن يكون قاضياً (من الحرية والبلوغ والعقل والعلم والعدالة).

7- أن يكون قيماً بأمر الحرب والسياسة وإقامة الحدود لا تلحقه رأقة في ذلك.

3- أن يكون من أفضلهم في العلم
 والدين وكذلك الكفاءة النفسية والجسمية.

#### وظائف الإمام أو الخليفة في دولة الإسلام

قال أبو يعلى ويلزم الإمام من أمور الأمة عشرة أشياء نذكرها مختصرة:

 ١- حفظ الدين على الأصول التي أجمع عليها سلف الأمة.

٢- تنفيذ الأحكام بين المتشاجرين.

٣- حماية البيضة والذب عن الحوزة ليتصرف الناس في المعايش وينتشروا في الاسفار أمنين.

 3- إقامة الحدود لتصان محارم الله تعالى عن الانتهاك.

٥- تحصين الثنور بالعدة المانعة والقرة الدامغة.

٦- جهاد من عاند الإسلام بعد
 الدعرة حتى يسلم أو يدخل في الذمة.

حباية الفيء والصدقات على ما أوجبه الشرع.

٨- تقدير العطاء وما يستحق في
 بيت المال من غير سرف ولا تقصير.

... ٩- استكفاء الأمناء وتقليد النصحاء فيما يفوض إليهم من الأعمال.

١٠- أن يباشر بنفسه مشارفة لأمور.

فإذا قام الإمام بحقوق الأمة وجب له حقان: الطاعة، والنصرة،

القضاء في الإسلام من أهم ما يميز القضاء في

الإسلام:

١- يعرف ابن خلدون القضاء في

## مجلة **النبائد** تنبيه هـــام



نود أن ننبه الإخوة القراء والمشتركين ووكلاء التوزيع أن رقم هاتف المجلة

4 2 2 2 9

2 2 2 9

قد تغير وأصبح هاتف المجلة الجديد هو

(521) 0 1 1

نبذة من بمعن ممالم الدولة في الكتاب والسنة

### الدولة ني الإكرم

الإسلام بأنه الفصل بين الناس في الخصومات حسماً للتداعي وقطعاً للتتازع بالاحكام الشرعية المثقاه في الكتاب والسنة، والاجتهاد المقيد بالقواعد الشرعية وهو كما يقول ابن فرحون : (فيه الدماء تعصم وتسفح والابضاع تحرم وتنكح والأموال يثبت ملكيتها وتسلب والمعاملات يعلم ما يجوز منها ويحرم ويكره ويندب) فهل يكون هذا كله بعقول البشر ويما وضعوه من قوانين؟!!

٢- القضاء في الإسلام من وظائف الخلافة. فاختيار القاضي يكون عن طريق الخليفة أو نائبه، ولابد القاضي من شروط: منها الإسلام والذكورة وصحة التمييز والعدالة وأن يكون عالماً بالكتاب والسنة فقيماً في دين الله، وذلك ليتحقق له القيام بمهامه على الرجه الاكمل.

٢- لقضاة في الإسلام مهابتهم، وإنصافهم وعدلهم أشهر ما تعيزوا به فقد كان لآحاد الرعية أن يقاضي أمير المهنين وأن يمثلا جميعاً أمام الفقاضي وقد حكم شريح القاضي بدرع ليهودي لان أمير المؤمنين علياً ليس لديه بينة.

القضاء في الإسلام مهمة كما
 يقول أحد فقهاء الشافعية تلو النبوة

وبعث الله رسله قضاة ليحكموا بين الناس بينما هي في غير الإسلام وظيفة دنيوية لا يترتب عليها جزاء أخروي.

والإسلام لا يفصل بين السلطات الثلاث فقد يكون الإمام وهو رأس السلطة التنفيذية مجتهداً، فيشارك في استنباط الاحكام والتشريع، وقد يكون قاضياً أيضاً في نفس الوقت وقد اتبعنا هذا التقسيم للتعرف على معالم الإسلام في كل سلطة على حدة.

#### خاتمة

ونختم بحديث الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم:

تكون النبرة فيكم ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ثم يرفعها إذا شاء أن شاء الله أن يكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون ملكاً جبرياً فيكون ما يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة.

نسأل الله أن نكون من العاملين لإقامتها ■



## طعام أهل النار

قال الله تعالى: «إن شجرة الزقيم، طعام الأثيم، كالمهل يغلي في البطون، كفلي الصعيم» وقال «أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقوم، إنا جملناما فتنة الظالمين، إنها شجرة تضرع في أصل الجحيم، طلعها كانه رؤوس الشياطين، فإنهم الأكلون منها فمالئون منها البطون، ثم إن لهم عليها لشريا من حميم، ثم إن مرجعهم لإلى الحصره.

وفي الحديث: "لو أن قطرة من الزقوم قطرت في دار الدنيا، الأنسدت على أهل الدنيا معايشهم، فكيف بمن تكون طعامه؟" مسحيح الجامع (٥٠٠).

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: وقد دل القرآن على أنهم ياتكون منها حتى تعتلن منها بطونهم فتغلي في بطونهم كما يغلي الحميم، وهو الماء الذي قد انتهى حره، ثم بعد أكلهم منها يشربون عليه من الحميم شرب الهيم – أي شرب الإبل العطاش. (من كتاب التخويف من النار) قال تعالى: وإن لدينا أنكالاً وجحيما، وطعاماً ذا غُصلةً وعداباً اليماء ذا غصة: أي شوك ياخذ بالعلق لا يدخله ولا يخرج، وقال تعالى: وليس لهم طعام إلا من ضريع لا يسمن ولا يغني من جوع، الضريع: أي الشبرق الياس من أضرع الطعام وأبشعه، وقليس له اليوم ها هنا حميم، ولا طعام إلا من غسلين، لا ياكله إلا الفاطئون،

الفسلين: الدم والماء يسيل من لحومهم وغسالة أجوافهم وهو طعامهم. وقال تعالى: «إن الذين يتكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يتكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً».

#### (شراب أهل النار)

قال تمالى: دفشاربين عليه من العميم»، وقال تمالى: دوسقوا ماء حميماً فقطع أمعاهم»، دلا ينوقون فيها برداً ولا شراباً، إلا حميماً وغساقا»، وقال دهذا فلينوقوه حميم وغساق، وأخر من شكله أزواج»، وقال دويسقى من ماء مديد، يتجرعه ولا يكاد يسيف» وقال تعالى: دوإن يستغيثوا يفائوا بعاء كالمهل يشري الرجود بئس الشراب وساحت مرتفقا، فهذه أربعة أنواع من

#### شرايهم.

الأول: الحميم أي الماء الحار الذي يحرق.

الثاني: النساق هو البارد الشديد البرد الزمهرير ويدل عليه قوله تعالى: «لا يذوقون فيها برداً ولا شراباً إلا حميماً وغساماً».

الثالث: الصديد يعنى القيح والدم.

وفي صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنه عن النبي مسلى الله عليه ألن شرب المسكرات ليسقينه الله عليه وسلم قال: إن على الله عهداً لن شرب المسكرات ليسقينه من طينة الخبال، قالوا: يا رسول الله وما طينة الخبال؟ قال : عرق أهل النار أو عصارة أهل النار"، وقوله تمالى: «يُسقى من ماء صديد يتجرعه ولا يكاد يسيفه».

الرابع: المهل: كالزيت المغلي إذا قرب من وجهه سقطت فروة بهه فه.

خوف السلف من طعام أهل النار وشرابهم

أتي عبد الرحمن بن عرف بعشائه وهو معائم فقرا: وإن لدينا انكالا وجحيما وطعاماً ذا غُصة وعذاباً اليماء فلم يزل يبكي حتى رفع طعامه وما تعشى.

عن الحسن البصري حرصه الله- قال لقي رجل رجلاً فقال كه: يا هذا أراك قد تغير لونك ونحل جسمك فعم هو؟ قال: أصبحت منذ ثلاثة أيام صائماً فلما أتيت بعشائي عرضت لي هذه الآية يسقى من ماء صديد يتجرعه ولا يكاد يسيفه، إلى قوله دعذاب غليظه فلم أستطع أن أتعشاه فأصبحت صائماً، فلما أتيت بعشائي أيضاً عرضت لى فلم أستطع أن أتعشاه.

قالوا لعطاء السلمي: تركت الطعام والشراب!! قال: إني إذا ذكرت صديد أهل النار لم أسغه.

- عن عبد الله بن عمر أنه شرب ماءً بارداً فيكى واشتد بكازه، فقيل ما يبكيك فقال ذكرت آية من كتاب الله، قوله وبحيل بينهم وبين ما يشتهون» فعرفت أن أهل النار لا يشتهون شيئاً شهوتهم للاء البارد، وقد قال الله تمالى حكاية عنهم، «أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله، وفي المديث الصحيح قوله عليه السلام: "أقصر من جشائل، فإن أكثر الناس شبعاً في الدنيا أكثرهم جوعاً في الاخرة، الصحيحة (٣٤٣).

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم عن الماء البارد والرطب: \* \*هذا من النعيم الذي تسالون عنه يوم القيامة"

راجع : كتاب التخويف من النار، للحافظ ابن رجب (رحمه الله).







#### آخر معقل في البوسنة أوشك على السقوط

بعد سقوط سراييفو -عسكرياً-عاصمة جمهورية البوسنة والهرسك في وغوسلانيا في يد الصريبين تقايم الآن مدينة "دوران" وهي أخر معقل للمسلمين نى تلك الجمهورية. ولقد قام مجلس الأمن بفرض أربعة أنواع من العقوبات مُبد نصاري الصرب هي :

١- منم الصرب الأورثوذكس من

الاشتراك في دورة برشلونة الأوليمبية. ٢- منع هبوط الطائرات في مطار

٣- تجميد أرصدة الصرب في بنوك

٤- وقف النشاط التجاري. الهجاهد

أما القرارات الأربعة فبعضها أسخف من بعض ؛ فبالنسبة للعقوبة الأولى : معلوم أن الذي يجهز على المسلمين ويقود دورة لتصفيتهم لا وقت عنده لللعب في دورات أخرى . أما العقوبة الثانية : فبلد في حالة حرب لا مهمها هبوط الطائرات الأجنبية عندها من عدمه . والعقوبة الثالثة : فإن حكامهم

ليسوا أغبياء ، فهم لا يضعون أموالهم

في بنوك غيرهم لتستخدم ضد شعويهم.

أما العقوبة الرابعة : فإن وقف النشاط

التجاري في صالحهم فهم في حالة

#### حرب ولا يوجد عندهم ما يصدرونه. مصلحة أمريكا أولأ

صرح جورج بوش مراراً أنه ليس هناك أية نية لإرسال قوات أمريكية في يوغوسلافيا حيث علل ذلك بأنه ليس هناك هدف عسكرى محدد يخص أمريكا في يوغوسلافيا.

#### المحاهد

أمريكا (داعية الإنسانية!!) إن كانت لها أهداف ومآرب أرسلت وإلا امتنعت!

## أمريكا تلعب دورأ جديدأ

#### في أسيا

ان الولايات المتحدة تنوى تأدية وإجبها تجاه أمن المنطقة الأسيوية والأستمرار بابقاء جبوشها في منطقة المحيط الهادئ هذا ما قاله جيمس بيكر" في المؤتمر السنوى للمنظمة الأسبوبة حيث صرح أن أمريكا قد أبرمت اتفاقية مع ماليزيا لاستخدام قواعدها العسكرية.

#### الاضطرابات مستمرة

لا يزال الرضع في الجزائر مشتعلاً بعد الأحكام التي صدرت في حق الشيخين عباس مدنى وعلى بلحاج بالسجن لمدة ١٢ عاماً حيث اندلعت التظاهرات في أنحاء الجزائر احتجاجاً على قرار المحكمة واستخدمت السلطات

الجزائرية الطائرات المريحية لتقريق جموع المتظاهرين، كما قامت السلطات بهدم مسجد العبادية بالجرافات بعد حرقه، وتواصل السلطات الجزائرية انتهاكها لحرمات المسلمين، حيث استخدمت الغازات السامة أثناء بحثها عن المؤيدين لجبهة الانقاذ في منطقة غابات الأخضرية، وما زالت الاشتباكات بن الإسلاميين وقوات السلطة مشتعلة في مناطق غابات تلاغ في ولاية بلعباس وغيرها، كما تصل الأخبار والتي تحاط بتعتيم إعلامي كامل عن ارتفاع نسبة الوفيات في المعتقلات التي أنشأها النظام الجزائري بسبب ارتفاع شدة الحرارة في تلك المعتقلات التي أنشئت في صحراء الجزائر لمؤيدي جبهة الانقاذ حيث أفاد تقرير لمنظمة العفو الدولية أن معتقلات عين صالح و "رفان" شهدا نسبة مخيفة من ارتفاع عدد الوفيات كما أفاد التقرير أن هناك حالات تعذيب حتى الموت قد سجلت. وطالب التقرير حكومة الجزائر بالإفراج الفوري عن المعتقلين. وأفادت الأخبار أن أعداداً كبيرة من

قوات الجيش والقوات الخاصة ينضمون إلى منفوف جبهة الإنقاذ.

#### استنكار عالمي لمقتل بوضياف!!

بحت حناجر زعماء الدول في العالم

لقتل بوضياف رئيس الجزائر في منطقة 'عنابة' شرقي الجزائر، واعتبروا ذلك عملاً إجرامياً يهدد الديمقراطية في البلاد!!

المجاهد:

قتل امرء في غابة قضية لا تغتفر و وقتل شعب باكمله مسالة فيها نظر

مقتل ۱۱٬۲۵۰ في

#### كشمير خلال عامين

صرح اتحاد المسلمين في كشمير أن القاً التوات الهندية قتلت مايزيد على ١١ القاً خلال المدة من عام ١١٤٠٠ هـ حتى الآن كما صرح بأن هناك ٢٠٠٠٠ معتقل في السجون الهندية وأن الحكومة استقدمت نصف مليون جندي للقيام بأعمال القمع والإرهاب في الإتليم.

صدامات في باكستان بين

#### الشيعة وأهل السنة

وقعت اشتباكات عنيفة بين الشيعة الرافضة وأهل السنة في يوم عاشوراء حيث توجهت الرافضة إلى مسجد أبي بكر الصديق في مدينة بيشارر وهو أحد مساجد أهل السنة فخربوه وحرقوا الفُرُش والمصاحف ثم قاموا بسب أبي بكر وعمر وعائشة (رضي الله عنهم) فتصدت لهم جمعية الدفاع عن الصحابة فاندلعت على إثر ذلك اشتباكات عنيفة بين الجانبين سقط فيها حوالي ٢٥ فتيلاً، وقد تدخلت قوات خاصة من

الجيش الباكستاني وطوقت مناطق خيير بازار وكوهاتي بازار وقصه خواني و فربوس بازار ومناطق أخرى بوسط المدينة حيث انتشرت القوات الخاصة والمصفحات في أرجاء المدينة وتمت السيطرة على الوضع هناك.

والجدير بالذكر أيضاً أن اشتباكات مماثلة قد وقعت في منطقة "جلجت" بشمال باكستان حيث بدأت الأحداث في ٢٨ ذي الحجة ١٤١٢هـ وكانت البداية هي أن قيام أحد أفراد الشيعة بتأليف كتاب يتهجم فيه على الصحابة الكرام رضى الله عنهم فاجتمع أهل السنة للتصدي له فقدموا اعتراضا للحكومة التى أرسلت مندوباً لاستدعاء المؤلف الذي هرب. وبعد أن تأزم الموقف بين الطرفين قامت الشيعة بقتل الشيخ غياث رئيس (جمعية الدفاع عن الصحابة الكرام) في 'جلجت'، كما حرقوا له العام الماضى عدة محال كان يمتلكها، وإثر مقتل الشيخ غياث (رحمه الله) اندلعت أسوأ اشتباكات تشهدها باكستان بين الشيعة وأهل السنة منذ عام ١٤٠٨هـ والتي ذهب ضحيتها ٢٠٠ من أهل السنة وخلفوا وراحهم أكثر من ثلاثمائة يتيم أودعوا في أحد مدارس الأيتام التابعة للهيئات الإغاثية الإسلامية، وأثناء تلك الاشتباكات الأخيرة تبادل الطرفان اطلاق النار.

واضطرت الحكومة الباكستانية إلى استنفار القوات الخاصة حتى وصل عدد

القرات التي تدخلت لفض الاشتباكات اكثر من ثلاثين الفأ، وتم فرض حظر التجول لمدة ٢٣ ساعة يومياً وسمح بساعة واحدة لشراء الفحروريات، ورغم ذلك فإن عمليات القتل والقنص كانت تستأنف في ساعة فك الحظر، وتم اعتقال عدد كبير من علماء السنة ولم يتيسر العثرر على الشيعة الذين يتخذون من السرية والتخفي والتقية ديناً لهم، عاملهم الله تعالى بعدل.

#### داهية الحرب داعية

#### سلام!!

فاز إسحاق رابين رئيس وزراء العدو اليهودي في الانتخابات التي أُجْريت في فلسطين المحتلة في الشهر الماضي.

ومما يذكر أن فوزه لقى ترحيباً في معظم الأوساط العربية التي وصفته بأنه داعية سلام، وقد قام (رابين) بزيارة لإحدى العواصم الإفريقية.

الهجاهد: إن رابين داعية السلام المزعرم هو الذي قاد الجيش الصهيوني في حرب يونيو ١٩٦٧م حيث كان رئيساً ارأضي المسلمين في مصر والاردن وسوريا ولبنان، وكان العقل المدبر المذابح والتي روعت الشعب القسمليني المسلم مثل صبرا وشاتيلا، كما تشير أصابع الاتهام أيضاً إلى جهاز رابين في تعذيب الاسرى والمعتقاين بالصعق الكبربائي وتكسير المعظام ... النه 
الكبربائي وتكسير العظام ... النه 
التكبربائي وتكسير العظام ... النه 
التكبربائي وتكسير العظام ... النه 
التحديد التحديد المعتقاين بالصعق

## قضايا منهجية

## أشراء سي ينامح التثيير العاصرة

إن الحمد اله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهد الله فهو المهتد ومن يُصلل فلن تجد له ولياً مرشداً والصلاة والسلام على نبينا محمد وأله فلن تجد له ولياً مرشداً والصلاة والسلام على نبينا محمد وأله وصحبه أعلام الهدى.. أما بعد: فحرصاً منا على التقارب مع إخواتنا والاجتماع على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم والاعتصام بحبل الله جميعاً، أردنا ذكر بعض ما عندنا في مسائل الخلاف بين الاتجاهات المعاصرة ومنها مسائة مناهج التنهير وذلك لنجتمع على كلمة سواء، ويفتح باب التناصح بيننا لتصحيح المسار، وسلوك السبيل الاقوم. فنأمل من إخواننا أن تنشرح صدورهم لنا وتتسع قلوبهم القول الآخر، ونتأدب جميعاً بأدب الخلاف، حيث إن المقصد والغاية لنا جميعا هي أن تكون كلمة الله هي العليا، وأن يذل أعداء الدين وأهل الكفر والضلال، والله من وراء القصد وهو الهادي إلى سواء السبيل

المدد لله وهده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ، أما بعد : فقد فرض الله سبحانه وتعالى على الأمة الإسلامية أن تعلي كلمته في الأرض وأن كنه دهو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين المق ليظهره على الدين كله ولو كره للشركون، وأرجب على كل مسلم أن يعيش فيه أمراً بالفير ناهياً عن الشر. على رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبلسان. "

ولا شك أن حياة المسلم بإسلامه لا تكون على الوجه الأكمل إلا في مجتمع مسلم.

والحياة بالإسلام في مجتمع لا يلتزم 
بالإسلام في أنظمته ومناهجه قبض على 
الجعر حما أقل من يقدر على أن يكون 
قابضاً على الجعر- فإن نظرنا إلى واقع 
المسلمين اليوم نجد الانحراف عن دين 
الله إلى مناهج الباطل والضلال ظاهراً 
منتشراً في الأفراد والمجتمعات - مما 
يستوجب على كل مسلم غيور على دين 
أن لا يقف موقف السلبي الذي يتحسر 
على وجود الفساد دون أن يُحرك ساكنا 
وهذا الموقف السلبي من الكثيرين من 
وهذا الموقف السلبي من الكثيرين من

الملتزمين يدل دلالة واضحة على نقص في الإيمان لأن المسلم يخالط المجتمع ويعيش فيه هو وأهله وأبناؤه ويتأثر وهو يرى منكراته المختلفة في التعليم والإعلام والقضاء والتشريع والحكم والحرب والسلم والاقتصاد ووضع المرأة وسائر أنظمة المجتمع. فمن لم يستشعر وجوب تغيير تلك المنكرات ويشارك في تغييرها بكل ما يقدر عليه من أنواع القدرة بنفسه أو مع غيره من إخوانه المسلمين أو بأمر القادرين وحثهم على التعاون على ذلك فهو كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قمن جاهدهم بيده فهو مؤمن ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل (رواه مسلم).

ذلك من الإيمان حبة خردل (رواه مسلم).

ولا شك أنه يلزم أهل السنة والجماعة
من هذا الواجب أكثر مما يلزم غيرهم
لانهم الطائفة الظاهرة على الحق التي
تعلمه وتعمل به وتدعو إليه وهم المؤهلون
تحقيق التغيير المنشود وإقامة الحق على
صورته الكاملة. بل لن تكون الخلافة على
منهاج النبوة التي يشر بها رسول الله
منكم الله عليه وسلم بقوله: "كون النبوة
فيكم ما شاء الله أن تكون ثم تكون
خلافة على منهاج النبوة ثم تكون ملكأ
جرياً ثم تكون ملكاً
خلافة على منهاج النبوة "م تكون ملكاً
خلافة على منهاج النبوة "م تكون ملكاً
خلافة على منهاج النبوة "م تكون المكا

.. ولم يحدث مرة واحدة في لعبة "الدبلوماسية" أن استطاع المستضعفون أن يديروا دفة الأمور من داخل التنظيمات السياسية التي يديرها أعداؤهم..

ومنهجهم ودعوتهم لذا فإن تقصير بعض من ينتسب لأهل السنة ومنهج السلف في هذا الباب يقدح في صدق انتمائه لهم وما أكثر ما تتردد الاسئلة وتتعدد المحاورات حول منهاج التغيير ووسائله بين الاتجاهات المعاصرة والتي يتبنى كل منها جماعات مختلفة كل منها تؤيد ما تراه بالعجج وبيان الايجابيات. وربما جزم البعض أن لا وسيلة ولا منهج إلا ما

ونحن في هذا العدد نطرح بعض الاتجاهات الاساسية في التغيير دون بسط في الأدلة ونعرض سلبياتها وايجابياتها لينتفع المسلم الصادق بالايجابيات ويحذر من السلبيات وليكون ذلك خطرة على طريق التكامل والتناصح المطلوب بين المسلمين عملاً بقوله عليه السلام "الدين النصيحة...

## من يرى التغيير من خلال الانتخابات البرلمانية

يرى كثير من الجماعات الإسلامية العاملة على الساحة أن المشاركة في العمل السياسي بتكرين الأحزاب في البلاد التى يسمح فيها بتكوين أحزاب -أو بمشاركة الأفراد التابعين لهذه الجماعات في الانتخابات البرلمانية والبعض يجوز التحالف مع الأحزاب الأخرى ولو كانت علمانية ليحصل بذلك على أصوات في المجالس السماة بالتشريعية ليدعو إلى تطبيق الشريعة من خلالها وليستغل القرصة المتاحة بالسماح للمشاركين في الانتخابات بالدعوة إلى أنفسهم للدعوة إلى الإسلام وإلى شرع الله سبحانه على مبدأ 'الغاية تبرر الوسيلة وقبل أن نبين موقفنا من هذا الأمر نقرر أولاً عدة أمور:

التشريع حق خالص من حقوق الله عز وجل وهو من أمم خصائص الربوبية والألوهية فالحلال ما أحله الله، والحرام ما حرمه الله تعالى، والدين ما شرعه الله سيحانه، قال تعالى: وإن الحكم إلا لله أمر ألا تعبدوا إلا إياه، وقال عزيجل: «ولا يُشرك في حكمه أحداً»، وقال سبحانه: «أم لهم شركا، شرعا لهم من الدين ما لم يأتن به الله».
 القرائين الوضعية مضاهئة مضاهئة

" سراييقُو " تحترق و لا معتصم لھا 44/45

أخواع

منامع التفيير

الطاصرة

🔷 مجلة التوحيد والجماد

- 100 m

الثيغ مبيع الله: الثيمة واليليثيا والفلقينون والبرشيون من أتوى المواضق في تينام مكم إسلامي.

خصائسس أهسل السسئة

يوم أن دفعت العين الجزية !! الثيمة في كايل ... ماذا يُريد

" حزّب وحدث " الرافضي أول

مسلمو " تركستان الثرتية " أو

" المتعمرة الجديدة".

ن منبذة عن بعض معالم الدولة في الكتاب والسنة من الكتاب والسنة

#### تضابا منهجية

#### أشراء كي منامع الشيير العاصرة

ومخالفة للشريعة الإسلامية وكل ما يخالف الشريعة فهو باطل قال تعالى: دثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبم أهواء الذين لا يعلمون».

٣- الحكم بغير ما أنزل الله يوجب غضب الله وينزل مقته وعقابه، وفي ذلك يقول شيخ الإسلام ابن تيمية 'إذا حكم ولاة الأمر بغير ما أنزل الله وقع بأسهم بينهم، وهذا من أعظم أسباب تغير الدول كما جرى قبل هذا مرة بعد مرة في زماننا وغير زماننا، ومن أراد الله سعادته جعله يعتبر بما أصباب غيره فيسلك مسلك من أيده الله ونصره وبجتنب مسلك من خذله الله وأهانه فإن الله يقول: «ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوى عزيزٌ الذين إن مكِّنَّاهم في الأرض أقاموا الصلاة وأتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر واله عاقبة الأمور» فقد وعد الله بنصر مننْ بنصره، ونصره هو نصر كتابه ودينه ورسوله لا بنصر من يحكم بغير ما أنزل الله ويتكلم بما لا يعلم». أ.ه. .

3- النظام قسمان: إداري وشرعي، أما الإداري الذي يُراد به ضبط الأمور واتقانها على وجه غير مخالف للشرع فهذا لا مانع منه ولا مخالف فيه من الصحابة فمن بعدهم ويدخل في ذلك كتابة أسماء الجند والدواوين على وجه لا يخالف الشرع ويُحقق المسلحة العامة.

أما النظام الشرعى المخالف لتشريع خالق السموات والأرض فتحكيمه كفر، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي ج٣، ص ٢٦٧ والإنسان متى حلل الحرام المجمع عليه أو حرم الحلال المجمع عليه كان كافراً أو مرتداً باتفاق الفقهاء وفي مثل هذا نزل قوله تعالى: دومَنْ لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون، أي هو المستحل الحكم بغير ما أنزل الله: "وقال رحمه الله في موضع أخر: "هؤلاء اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله إذ علموا أنهم بدلوا دين الله فتابعوهم على التبديل واعتقدوا تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله اتباعاً لرؤسائهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل فهذا كفر وقد حمله الله ورسوله شركاً وإن لم يكوبوا يصلون لهم ويسجدون لهم فكان من اتبع غيره في خلاف الدين مع علمه أنه خلاف الدين واعتقد أن ما قاله دون ما قاله الله ورسوله مشركاً مثل

هؤلاء ، أ.هـ ،

٥- فارق أساسى وكبير بين الحكم الإسلامي والحكم العلماني الديمقراطي، فتشريعات الحكم الإسلامي تبني على الكتاب والسئة وهو يوجب الحكم بما أنزل الله ونرى العدول عن ذلك نسقاً وظلماً وكفراً، فلا يمكن الفصل بين الدين والدولة في نظر الإسلام. أما الحكم العلماني الديمقراطي فمصدر السلطة عنده هو الشعب وتشريعاته تنبني على ارادته وهواه فلابد للسلطة من الحفاظ على رغبة الشعب ومرضاته ولا يمكن لها أن تعدل عن إرادة الشعب وهواه حتى لو أدى ذلك إلى تحليل الزنا واللواط والخمر، فالمادئ والتشريعات كلها عرضة للتغيير والتبديل في الحكم العلماني والديمقراطي حسب ما تطلبه الأغلبية.

١– الشورى في الإسلام تختلف عن الشورى في النظام الديمقراطي يقول الجساعل والاستشارة تكون في أمور الدين التي لا وحي فيها ويستشار الصالحون القائمون على حدود الله المتقون لك من الخبرة والدواية، وأين هذا من استشارة الملحدة المحاربين لدين الله معن يشرع مع الله في النظام الديمقراطي.

٧- لا يجوز شرعاً عرض الشريعة

الإسلامية على الأفراد ليقولوا أنطبق أم لا تطبق؟ قال تعالى: «فلا وربك لا يؤمنون حتى يُحكِّموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً معا قضيت ويُسلموا تسليماً». وقال سبحانه: «وبها كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الك ورسوله أمراً أن يكون لهم الفيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً مبيناً»، وحكى الشافعي الإجماع من الصحابة فمن بعدهم على أنه من استبانت له سنة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن له أن يدعها لقول أحد من الناس اماً كان.

٨- المجالس التشريعة التي تسن قوانين مخالفة الشرع يلزمون بها العباد وترى أن الأغلبية أن تغرض رأيها حتى ولو كان مخالفاً الشرع مجالس كفرية وهؤلاء من الشركاء الذين عناهم رب العزة بقوله: «أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله».

الاحزاب التي تقوم على مبادئ العامانية والاحزاب التي تقوم على مبادئ والاستراكية والاشتراكية التي تخالف أمسل الإيمان والإسلام من أمسل الدين عن الدولة وأنظمة المجتمع والمساواة بين الملل كلها واحترام الكفر والردة وتبولها كتعدد الشرائع لا يفسد للود قضية كما يزعمون كل هذا من المصيية الجاهلية والولاء للكافرين

فالحكام العلمانيون إذا أحسوا بأن الإسلاميين على مقربة من الحكم سارعوا بحل المجالس النيابية وصار الجيش مستعداً لإجهاض الديقراطية التي اخترعوها

والمنافقين مما يستوجب على كل مسلم رده وهجره ومحاربته والتبرؤ منه. فكيف يجوز له أن يُشارك فيه، فضلاً عن أن يقسم يمين الولاء له، ويتعهد بالمحافظة عليه، وعلى الدستور الذي ينبثق عنه؟! والله سبحانه وتعالى يقول دوقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم أيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره إنكم إذاً مثلهم إن الله جامع المنافقين والكافرين في جهنم جميعاً.

. ١- هناك فرق بين النوع والمعين وبين الحكم والفنوى فقد يكرن الفعل كفراً والقول كفراً وفاعله وقائله ليس بكافر وذلك بأن يكون الفاعل أو القائل جاهلاً أو متأولاً أو مكرهاً أو حديث عهد بالإسلام، وليس لنا أن نكفر الشخص المعين إلا بعد قيام الحجة الرسالية عليه

على يد عالم أو ذي سلطان مطاع حتى تنتفي الشبهات رتُدراً المعاذير ويحيى من حيّ عن بينه ويهلك من هلك عن بينه.

١١– العبودية لله وحده، والبراءة من عبادة الطاغرت ومن التحاكم إليه من مقتضيات شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله.

١٢- الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فريضة عظيمة تتحقق تارة بالدعوة إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة وتارة بالقدوة الصالحة وتارة يتغيير المنكر بالبد أو اللسان أو القلب تبعأ للاستطاعة ويما يحقق المصلحة ويستدفع المضرة والمفسدة، ويشروطه المعبرة عند أهل العلم. ومن المعلوم أن هذا الواجب يسقط بالعذر والعجز وعدم الاستطاعة وهذا من رحمة الله عز وجل بهذه الأمة إذ لم يكلفنا إلا ما في طاقتنا وقدرتنا قال تعالى: ولا يكلف الله نفساً إلا وسعهاء والقيام بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في كل مكان وكل مجال وكل قطاعات المجتمع من واجبات المسلمين عموماً وأهل العلم خصوصياً.

رأما عن حكم دخول هذه المجالس والمشاركة فيها فإن الحكم يختلف باختلاف الداخل والمشارك وكما يقولون الحكم على الشيء فرع عن تصوره، ولكل صورة حكمها:

#### قضاب منهجيسة

### الثواه كي معاميع العثيير الماصرة

أولاً: حكم الداخل والمشارك بغرض تحقيق الديمقراطية بإباحة التشريع لغير الله طالما كان حكماً للأغلبية : هذا شرك مناف للتوحيد إلا أن يكون صاحبه جاهلاً أو متأولاً ولم تبلغه الحجة فلا يكفر عينه حتى ثُقام عليه الحجة الرسالية.

ثانياً : الداخل والمشارك بغرض تطبيق الشرع بشرط إعلان البراءة من الأصل الذي قامت عليه المجالس من نسبة حق التشريع لغير الله:

إن المشاركة في ذلك لا تجوز وهذه المشاركة من باب الذنوب والمعاصبي وليست من باب الكفر والردة لأن المشارك حقق البراءة اعتقاداً ولم يطبقها عملاً، ولأن الغاية لا تبرر الوسيلة. وقد قال تعالى: «إن الله لا يصلح عمل المفسدين» وقال تعالى «ليبلوكم أيكم أحسن عملا» قال القاضى عياض (رحمه الله) أي: أخلصه وأصوبه، فلا يكون العمل مقبولاً حتى يكون خالصاً لله صواباً على هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وبقول الأستاذ محمد قطب: "كل ما

يُقال من ميررات: أننا نُسمعهم صبوت الإسلام.. أننا نعلن رفضنا المستمر للتشريع بغير ما أنزل الله.. أننا نتكلم من المنبر الرسمي فندعو إلى تحكيم شريعة الله.. كل ذلك لا يبرر تلك المخالفة العقدية الواضحة..

يقولون : ألم يكن النبي صلى الله عليه وسلم يذهب إلى قريش في ندوتها ليبلغها كلام الله؟!

بلى! كان يذهب إليهم في ندوتهم لينذرهم.. ولكنه لم يشاركهم في ندوتهم!..

ولو أن مسلماً يدعو إلى تحكيم شريعة الله استطاع أن يذهب إلى ندوة الجاهلية المعاصرة، ويُسمع له بالكلام فيها كما كانت تُسمع الجاهلية الأولى لرسول الله صلى الله عليه وسلم لكان واجباً عليه أن يذهب وأن يبلّغ، لأنه في هذه الحالة لا يكون (عضواً) في الندوة، إنما هو داعية من خارجها، جاء يدعوها إلى اتباع ما أنزل الله ، فلا الندوة تعتبره منها، ولا هو يعتبر نفسه من الندوة.. إنما هو مبلغ جاء يلقى كلمته ثم يمضى..

أما المشاركة في (عضوية) الندوة بحجة إتاحة الفرصة لتبليغها كلمة الحق، فأمر ليس له سند من دين الله!..

وهناك مزلق ثان : هو تمييع القضية

بالنسبة (الجماهير)؛ إننا نقول الجماهير في كل مناسبة إن الحكم بغير ما أنزل الله باطل، وإنه لا شرعية إلا للحكم الذي يُحكِّم شريعة الله.. ثم تنظر الجماهير فترانا قد شاركنا فيما ندعوها هي لعدم الشاركة نبه! فكيف تكون النتيجة؟!

وإذا كنا نحن نجد لأنفسنا المبررات للمشاركة في النظام الذي نعلن للناس أنه باطل، فكيف نتوقع من الجماهير أن تمتنع عن المشاركة.

إننا نحسب أننا بدخولنا البرلمانات، نقوم بعمل ييسر قيام (القاعدة الإسلامية) لأنه يدعو إليها من فوق المنبر الرسيمي، الذي له عند الناس رنين مسموع، ولكنا في الحقيقة نعوق قيام هذه القاعدة بهذا التمييم الذي نصنعه في قضية الحكم بما أنزل الله.. فلا يعود عند الجماهير تصور واضبح للسلوك الإسلامي الواجب في هذه الشئون.. وأن تتكون القاعدة بالحجم المطلوب لقيام الحكم الإسلامي حتى ينضج وعي الجماهير، وتعلم علم اليقين أن عليها -عقيدةً- أن تسعى لإقامة الحكم الإسلامي وحده دون أي حكم سواه، وألا تقبل وجود حكم غير حكم الله.

ومن ثم فالجماعات الإسلامية -الداخلة في التنظيمات السياسية لأعداء الإسلام- هي الخاسرة في لعبة

السلوماسية، والأعداء هم الكاسبون! سواء بتنظيف سمعتهم أمام الجماهير، بتعاون الجماعات الإسلامية معهم، أو تحالفها معهم، أو اشتراكها معهم في أي أمر من الأمور؛ أو بتمييم قضية الإسلاميين في نظر الجماهير، وزوال تفردهم وتميزهم الذي كان لهم يوم أن كانوا يقفون متميزين في الساحة، لا يشاركون في جاهلية السياسة من حولهم، وبعرف الناس عنهم أنهم أصحاب قضية أعلى وأشرف وأعظم من كل التشكيلات السياسية الأخرى، التي تريد الحياة الدنيا وحدها، وتتصارع وتتكالب على متاع الأرض ولا تعرف في سياستها الأخلاق الإسلامية ولا المعانى الإسلامية. فضلاً عن مناداتها بالشعارات الجاهلية، وإعراضها عن تحكيم شريعة الله.. ولم يحدث مرة واحدة في لعبة الدبلوماسية أن استطاع المستضعفون أن يديروا دفة الأمور من داخل التنظيمات السياسية التي يديرها أعداؤهم، لأن (الترس) الواحد لا يتحكم في دوران العجلة، ولكن العجلة الدائرة هي التي تتحكم في (التروس)! وما يحدث من (إصلاحات) جزئية عارضة في بعض نواحى الحياة على يد الإسلاميين لا تطيقه الجاهلية ولا تصبر عليه، وسرعان ما تمحوه محواً وتبطل آثاره.. وتظل الآثار السيئة التي ينشئها

. إن العبودية لله وحده، والبراءة من التحاكم إلى الطاغوت ومن عبادته من مقتضيات شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله

تمييع القضية باقية لا تزول، وشرها أكبر بكثير من النفع الجزئي الذي يتحقق بهذه المشاركة، حتى لكائما ينطبق عليه قوله تعالى: وفيهما إثم كبير ومنافع للناس وإشهما أكبر من نفعهما».

أما توهم من يتصور أن الجاملية تغلل غافلة حتى يتسلل الإسلاميون إلى مراكز السلطة ثم حعلى حين غفلة من أهلها- ينتزعون السلطة ويقيمون الحكم الإسلامي، فوصفه بالسذاجة قد لا يكفي لتصويره! أ.هـ (من كتاب واقعنا الماصر).

#### الموقف المطلوب

الواجب عدم المشاركة في هذه المجالس المسماة بالتشريعية سواء بالترشيح أو الانتخاب أو المساعدة لأي من الاتجاهات المشاركة فيها وذلك لغلبة

الظن بحصول مفاسد أكبر بناء على المارسات السابقة وإن كنا نقر أنه يوجد خلاف بين أهل العلم في هذه المسألة وأن الكل يريد خدمة الإسلام ويقر بالبديهيات والمسلمات التي ذكرناها في أول كلامنا، وما رأيناه في الأردن وغيرها رأينا مثله بالأمس في تركيا وبعدها الجزائر وكيف أن الديمقراطية مثل صنم العجوة الذي كان يصنعه المشرك فإذا جاع أكله، فالحكام العلمانيون إذا أحسوا بأية خطورة على مواقعهم وأن الإسلاميين على مقربة من الحكم سيسارعون بحل المجالس النيابية والأحزاب ويكون الجيش مستعدأ دائمأ وفوراً لإجهاض هذه الديمقراطية التي اخترعوها لهذا وغيره نرى أن الحل البرلاني على ضوء ما طرحناه ليس هو الطريق.

وسنستعرض في العدد القادم -إن شاء الله- رأي: من يرى حتمية المواجهة العسكرية، وكذلك المراحل التي مر بها حكم الجهاد. وأن الجهاد وكذلك سبيل الجهاد وصراطه، كما سنبين أيضاً (بإنن الله) رأي من يرى والتربية. والله الهادي والموفق لما فيه رضاه =

■ الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد : كثيراً ما يتصل بنا عديد من الإخوة المحبين لجماعة الدعوة إلى القرآن والسنة وكانت اتصالاتهم تحمل تساؤلات عديدة حول موقف الجماعة في خضم الأحداث الافغانية وأحوال ولاية كنر وكذلك الاطمئنان على المشاريع التعليمية والخطة الدعوية التي تتحملها الجماعة لنشر دعوة التوحيد، وقد قامت المجاهد بعرض هذه التساؤلات على فضيلة الشيخ سميع الله أمير جماعة الدعوة حتى تتضح الرؤية فتم هذا اللقاء في ٢٧/١/٢١١هـ ==

## الشيخ سهيع الله الجاهد" ا

## الشيعة والميليشيا والخلقيون والبرشميون من أقوى المواثق في قيام حكم إسلامي

■ المجاهد : نود من فضيلتكم القاء الضوء على الأحداث الأخيرة في أفغانستان وأخر ما وصلت إليه جماعة الدعوة من تطورات مع حكومة المجاهدين الجديدة.

الشيخ سميم : إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يُضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله.. أما بعد : فقد جاهد المجاهدون لغاية نبيلة وهي إعلاء كلمة الله وإقامة الدولة الإسلامية ومن الله سبحانه وتعالى علينا حيث هزمت الأحزاب بفضله أولا ثم بتضحيات المجاهدين المخلصين، ولقد شكلت لجان لتكوين الحكومة الإسلامية ولكن إلى الأن لم تتضع معالم تلك الحكومة لأن الأوضاع الأمنية ما زالت مضطرية وقد

اتصلنا بقادة المنظمات وأوصيناهم وشددنا في الوصية من أجل تطبيق الهدف الذي جاهدنا من أجله، ولكن إلى الأن تخيم حالة الفوضى على البلاد.

■■ الهجاهد: في نظركم ما العوامل التي أدت إلى تلك الحالة من الفوضى؟

الشيخ سميم : أولها الشيعة الذين تدعمهم إيران والغريب أن الشيعة الآن يرتدون عباءة المجاهدين ليقطفوا ثمرة الجهاد رغم بعدهم عن الجهاد حينما كان قائماً بل كانوا حجر عثرة ومتواطئين مع الحكومة السابقة ويقطعون الطرق على المجاهدين، وثانيها: الميليشيا الذين ظهروا كقوة مؤثرة تريد أن تستأثر بنسبة كبيرة من الحكم.

ثم يأتى دور الخلقيين والبرشميين وهم من مخلفات العهد الشيوعي البائد وما زالوا طلقاء يعملون كمستشارين في

الحكومة الحالية وما زالوا يعقدون حلقاتهم وندواتهم.

■ الهجاهد: ماذا كان موقف الحكومة الجديدة إزاء تلك المقبات؟

الشيخ سميم : اضطرت الحكومة الجديدة إلى الاعتراف بالمنظمات الشيعية مثل تنظيم "حركت إسلامي" بقيادة "محسنى" وحزب "وحدت إسلامي" المدعوم من إيران -رغم أننا لم نحصل على اعتراف الحكومة حتى الأن- أما الخلقيون والبرشميون فهم باقون كمستشارين في الوزارات، وأما قوات الميليشيا فقد اشتبكت مع قوات شوراي نظار عدة مرات وما زال الوضع غير مستقر، ويؤسفني أن أقول إنهم إلى الآن لم يعترفوا بجماعة الدعوة إلى القرآن والسنة ونحن لا نهدف من الاشتراك في الحكومة أن نتسابق على المنامس وإنما

مدفنا هو المشاركة في تكوين حكومة إسلامية حتى يتسنى لنا من خلالها الدعوة إلى الله تعالى وحتى لا تواجه الجماعة مشاكل مع أتباع تلك المحكومة فيما بعد، فنحن نريد أن نعمل من أجل نشر الدعوة والتعليم على نهج السلف المسالح رضوان الله عليهم.

■■ الهجاهد: نريد منكم أن تلقوا الضوء على بعض الأحوال في ولاية كنر؟

الشيخ سميم: الإمارة الإسلامية إلى الان والحمد لله تائمة ربيننا وبين بعض 
التنظيمات في الحكومة نقطة خلاف 
التنظيمات في الحكومة انقطة خلاف 
الحكومة الجديدة تريد شورى متحدة من 
الإسلامية بها شورى من جميع المنظمات ونحن نقول: إن الإمارة 
ولكن المنظمات الأن تحاول تكوين شورى 
متحدة لا تتعامل مع الإمارة ونحن نطالب 
بأن يستري وضعنا مع وضع بقية 
الولايات حيث تشكل الشورى من 
من أهل الولاية نفسها والجماعة أكثر 
من أهل الولاية نفسها والجماعة أكثر 
التنظيمات عدداً وشعبية في ولاية كذر.

كما أريد أن أوضع أن الإمارة عليها التزامات خاصة مثل ميزانيات المعاهد والمدارس والمستشفيات حيث إننا بصدد أبادة تشغيل مستشفى أسعد أباد المركزي وإصلاح شبكة الكهرياء وهناك قوات المجاهدين التابعين للإمارة والمكلفين بحفظ الامن في داخل الولاية والمخيمات التي ما زالت أملة بالسكان والمكنو، ولا أذيع سراً عندما أقول إن

المساعدات قد توقفت وتراكمت علينا الديون.

 الهجاهد: هل المشاكل التي تواجهكم تواجه المنظمات الأخرى أيضاً؟

الشيخ سميع: المنظمات الأخرى لهم مرارد كثيرة من الحكومات والهيئات الإغاثية، أما نحن فمصدر دعمنا بعد الله عن وجل هو تبرعات المحسنين ليس لنا مصدر أخر.

■ المجاهد: هل عاد المهاجرون إلى ولاية كنر؟

الشيخ سميع: رجع القليل والسبب
هو أن أغلب الديار قد خربت بسبب
القصف والخراب الناجم عن أربعة عشر
عاماً من الحرب كما أن العائلة التي
هاجرت منذ أربعة عشر عاماً أصبحت
الإن ست أو سبع عائلات بعد أن شب
الإبناء، وهذا ألقى علينا عبناً جديداً وهو
مسئولية الإعمار وإصلاح ما خرب من
الديار وبناء مساكن جديدة للعائدين.

المجاهد: ذكر البعض أن جماعة الدعرة قد النقت بالشيعة وزعماء الصوفية وغيرهم فما دركم؟

الشيخ سميع : جماعة الدعوة وظيفتها الدعوة للجميع ليس فقط المؤمنين ولكن الدعوة لكل أحد من الشيوعين ومن الخرافيين وإلى الناس جميعا، نحن نقوم بالدعوة والنصح والإعذار إلى الله، ونحن ما علينا إلا الدعوة والبلاغ.

الهجاهد: بلغنا أنه وقعت قريباً
 محاولة لاغتيالكم فما ملابسات
 تلك الواقعة؟

الشيخ سميع: حدث هذا فعلاً عندما كنا نسير في كابل حيث أطلق الشيعة العيارات النارية على سياراتنا وجرح من جماعة الدعوة بعض الافراد، وكان ذلك بجوار سجن ديمازنج ومستشفى ابن سينا. وأخذوا سنة أفراد من الجماعة كرهائن ولكننا استخلصناهم بفضل الله ثم بقوة السلاح.

■ المجاهد: وهل الشيعة هذه السيطرة؟

الشيخ سميح: نعم فهم مرجوبون في هذه المناطق وفي غرب المدينة في منطقة 'كويته سانجي' ويتزايد عددهم تباعاً حيث يترافدون بكثرة على كابل وغيرها يوما بعد يوم.

المجاهد: ما موقف الجماعة من أحداث القتال بين الاتحاد (سينف)والشيعة؟

الشيخ سعيج: نحن أرسلنا من جهتنا إلى الاستاذ سياف خطاباً أوضحنا فيه تأييدنا له في حريه ضد الشيعة وعرضنا عليه إرسال مجاهدين من طرفنا، فالشيعة فعلوا من المذابح السنة وأغلوا عليهم غرفة حتى ماتوا جميعاً، وقاموا بفقاً أعين أهل السنة بالمسامير، وأوقفوا مرة رجلاً من أهل السنة وفجووا فيه قديفة (أو. بيجي)، وعملى الله وسلم على نبينا محمدوعلى آله ومعجوب وسلم

## ".. من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي"

# من خمائس النرقة العالمية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وسلم، أما بعد: فإن الإسلام الذي ارتضاه الله عز وجل ولا يقبل من أحد سواه هو اليوم غريب، "بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ.. " وأتباعه اليوم في غربة فطوبي للغرباء، فقلُّ مَنْ يُميز بين سبيل المؤمنين وبين سبل أهل الأهواء بسبب كثرة الهالكين الذين يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً «قل لا يستوى الخبيث والطيب ولو أعجبك كثرة الخبيث». فالحمد لله أن هدانا سبلنا وبصرنا بطريقنا فأرسل خاتم النبيين اصلى الله عليه وسلم ارحمة لنا فتركنا على مثل البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك، فأرشدنا إلى اتباع سبيل المؤمنين بقوله صلى الله عليه وسلم : "لا تزال طائفة من أمتى على الحق ظاهرين لا يضرهم من خالفهم أو من خذلهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك". وانطلاقاً من هذا كان لزاماً على "المجاهد" بيان طريق السلف أصحاب الحديث إذ هم خير الناس وأصحاب القرون المفضلة، والطريقة المثلى، وهم أبر الأمة قلرباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفا، أولئك الذين هدى الله، فبهداهم نقتدي، «فإن آمنوا بمثل ما أمنتم به فقد اهتدوا» ، ولا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، ومالم يكن يومئذ ديناً لا يكون اليوم دينا فمع شيء من خصائصهم:

١- من خصائص أهل السنة والجماعة : أنهم يبدأون بالشرع ثم يُخضعون العقل له، عملاً بقوله تعالى: ديا أيها الذين أمنوا لا تقدموا بين يدي الله يرسوله.

فهم يقدمون الرواية والنص على النظر والعقل ومن قواعدهم "إذا جاء الأثر بطل النظر" و"لا اجتهاد مع نمن". بخلاف المعتزلة ومن نحا نحوهم من الماصرين كأمثال محمد عبده وتلاميذ مدرسته كالغزالي اليوم وأنه لا يتعارض عقل سليم مع نص مسحيح صريح".

٧- ومن خصائصهم أنهم ليس لهم إمام معظم
يأخذون كلامه كله ويدعون ما خالفه إلا رسول الله صلى
الله عليه وسلم.

فهم كما يوحدون الله تعالى في العيادة، فكذلك يوحدون رسول الله صلى الله عليه وسلم بالاتباع، فلا يتعصبون لقول أحد كائناً من كان إلا هو بأبي هو وأمي. وهم أعلم الناس باتواله وأفعاله وهديه، وأعظمهم تعييزاً بين صحيحها وسقيمها، ومعرفة بها واتباعاً لها، تصديقاً وعملاً وحباً وولاءً لمن والاها ومعادة لمن عاداها.

٣- ومن خصائصهم أنهم وسط بين الفرق، كما أن

دين الإسلام وسط بين الأديان. فهم في باب "الاسماء والصفات" وسط بين المعطلة

والمشبهة والمثلة.

ومن خصائص أهل السنة العمل على مرضاة الله عز وجل في كل وقت بما هو مقتضى ذلك الوقت ووظيفته؛ فأفضل العبادات في وقت الجهاد عندهم : الجهاد وإن آل إلى ترك الأوراد، وفي وقت حضور الضيف القيام بحقه وقراه... وهكذا في كل وقت يشتغلون بما أمر الله به في ذلك الوقت يتنقلون في منازل العبودية، فإن رأوا العلماء كانوا معهم وإن رأوا العباد كانوا معهم وإن رأوا المجاهدين كانوا معهم... فعملهم ليس على مراد أنفسهم بل على مراد ربهم ولو كانت راحتهم ولذتهم في سواه...

> وهم في باب "الخلق والأمر" وسط بين القدرية المكنيين بالقدر وبين الجبرية الذين يجملون العبد لا قدرة له ولا مشيئة ولا عمل قال تعالى ولو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شميء» (الأنعام ١٤٨). فيحتجون بالقدر على أفعالهم.

> وهم في باب الاسماء والاحكام والرعد والرعيد" وسط بين الرعيدية الخوارج الذين يجعلون أن أهل الكبائر من المسلمين مخلدون في النار وين المرجنة الذين يقولون إيمان الفساق مثل إيمان الانبياء ويكذبون بالوعيد والعقاب بالكلية، ويقولون إنه لا يضر مع الإيمان معصية كما أنه لا ينفع مع الكفر طاعة في الأخرة.

وهم في باب "محبة الصحابة رضي الله عنهم" وسط بين الغالية الذين يغالون في علي رضي الله عنه، فيفضلونه على الشيضين، ويعتقدون أنه الإمام المصمرم وأن الصحابة ظلموا وفسقوا، وكغروا الأمة بعدهم كذلك، وربما جعلوه نبية أو إلها، وبين الجافية النامية الخوارج الذين نصبوا له العداء ريعتقدون كفره وكفر عثمان رضي الله عنه، ويستحبون سبهما، وكذلك في سائر أبواب "السنة، هم وسط لأنهم متمسكون بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وما اتفق عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان.

 3- ومن خصائصهم عصمة الله عز وجل لهم عن تكفير بعضهم لبعض.

أهل السنة لا يكفر بعضهم بعضاً، وليس بينهم ما يوجب التكفير فلا يقعون في تنابذ ولا تتاقض، وليس من فرقة (إلا وفيهم تكفير بعضهم البعض) كالخوارج والروافض والقدرية حتى اجتمع سبعة منهم

في مجلس واحد فافترقوا عن تكفير بعضهم بعضاً، وكانوا بعنزلة اليهود والنصارى حين قالوا وليست النصارى على شيء وقالت النصارى ليست اليهود على شيءه، وقد قال علي رضي الله عنه عندما قاتل الخوارج وقال أحد أتباع علي: إنهم كفار. قال: "هم من الكفر فروا ولكنهم إخواننا بغوا علينا".

ومن علامات أهل البدع الوقيعة في أهل الحديث والأثر ونبذهم وتلقيبهم ببعض الألقاب: كالحشوية والمجسمة والوهابية ... وغير ذلك. بل إن أهل السنة لا يسلبون الإيمان بالكلية من أهل اللة ولا يخلدون أحداً في الثار ويرجون له المففرة والرحمة، ويصلون على من مات من أهل القبلة وخلفهم، ويرجون لهم الشفاعة المظمى لأهل الكبائر.

ومن خصائصهم سلامة قلوبهم وألسنتهم الأصحاب رسول
 الله صلى الله عليه وسلم.

كما وصفهم الله بقراه: والذين جاوا من بعدهم يقراون ربنا اغفر 
لنا ولإخواننا الذين سبقرنا بالإيمان ولا تجعل في قلوينا غلاً الذين 
أمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم، فهم يُحسكون عما نشب بين الصحابة 
رضي الله عنهم أجمعين امتالاً لقوله صلى الله عليه وسلم: "لا تسبوا 
أصحابي قان أحدكم لو أنفق مثل أحد لا يبلغ مُد أحدهم ولا نصيفه. 
فهم إما مأجورون فيما أخطاوا فيه اجتهاداً منهم ولما لهم حسنات أكثر 
وأعظم يقفر الله لهم بها، ويقضلون ما جاء في الكتاب والسنة والإجماع 
من تقضيل القلفاء الراشدين والائمة للهمين.

٦- ومن خصائصهم رفضهم للتؤيل.

تأتي كلمة تأويل على معان، ولكن الباطل منه هو صدف اللفظ عن إ

ظاهره الذي يدل عليه إلى معنى أخر مرجوح. وهذا هو اتباع المتشابه «وأما الذين في قلويهم زيم فيتبعون ما تشابه منه ابتفاء الفتنة وابتفاء تأويله، وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلمه.

قال ابن القيم رحمه الله: وبالجملة فافتراق أهل الكتابين، وافتراق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة إنما أوجبه التثويل، (وما عُصى الله إلا بالتأويل) وإنما أريقت دماء المسلمين يوم الجمل، وصفين، والحرة، وفتنة ابن الزبير وهلم جرا بالتأويل.

وإنما بخل أعداء الإسلام من المتقلسفة والباطنية وغيرهم من باب التأويل فما امتحن الإسلام بمحنة قط إلا وسببها التأويل، فإن محنته إما من المتأولين، وإما أن يسلط عليها الكفار بسبب ما ارتكبوا من التأويل وخالفوا ظاهر التنزيل، وتعللوا بالأباطيل" أ.هم.

٧- ومن خصائصهم تزكية نفوسهم دون غلو.

فهم يحققون العبودية الكاملة على أحسن وجه، فيهتمون بإصلاح الباطن كما يهتمون بإصلاح الظاهر، فيلهجون بالذكر المسنون، ويحافظون على أورادهم اقتداء بسيد المرسلين وإمام المتقين وأصحابه الطيبين الطاهرين عملاً بقوله صلى الله عليه وسلم 'أفلا أكون عبداً شكوراً حينما صلى وأطال حتى تورمت قدماه. فهم كثيرو الإنابة والخشية والتوية والتوكل على الله عز وجل. وأبعد ما يكونون من انحرافات الصوفية ويدع الطرقية.

٨- ومن خصائصهم اتباع أثار رسول الله صلى الله عليه وسلم باطنا وظاهرا مع اتباع سبيل المؤمنين السابقين من المهاجرين والانصار.

لعلمهم أن خير الهدى هدى محمد (صلى الله عليه وسلم)، وأن ما فهمه السلف هو أولى بالاتباع إنه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين.

فإذا أجمعوا على أمر وجب اتباعه، وإذا اختلفوا وجب الرجوع إلى ما وافق الكتاب والسنة من أقوالهم.

٩- ومن خصائصهم أنهم لا تأخذهم في الله لومة لائم.

فهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر على ما توجبه الشريعة، ويرون إقامة الحج والجهاد والجمع والأعياد مع الأمراء -أبراراً كانوا أو فجاراً- ويأمرون بالصبر عند البلاء، والشكر عند السراء، والرضا بمر القضاء ويدعون إلى مكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال.

١٠- ومن خصائصهم ترك الخصام والجدال، والمراء في مسائل الحلال والحرام.

وهذا من المحدثات وقد جاء في الحديث "ما ضل قوم بعد هدى إلا أتوا الجدل ثم قرأ «ما ضربوه لك إلا جدلاً بل هم قوم خصمون، وقال يعض السلف: إذا أراد الله بعيد خيراً فتح له باب العمل وأغلق عنه باب الجدل. فما سكت من سكت عن كثرة الخصام والجدال من سلف الأمة جهلاً ولا عجزاً ولكن عن علم وخشية لله، وما تكلم متكلم بعدهم عن علم ولكن حباً للكلام وقلة الورع وكثرة تكلف.

كما قال الحسن وقد سمع قوماً يتجادلون "هؤلاء قوم ملوا العبادة، وخف عليهم القول، وقل ورعهم فتكلموا. ولذلك نُهى عن كثرة الكلام وعن القيل والقال.

١١- ومن خصائصهم أنهم أعظم الناس صبراً على أقوالهم ومعتقداتهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله "أما أهل السنة والحديث فما يعلم من علمائهم، ولا ممالح عامتهم أحدٌ رجم قط عن قوله واعتقاده، بل هم أعظم الناس صبراً على ذلك، وإن امتحنوا بأتواع المحن والفتن. وهذه حال الأنبياء وأتباعهم وبالجملة فالثبات والاستقرار في أهل الحديث والسنة أضعاف أضعاف ما هو عند أهل الكلام والفلسفة . أ.هـ

وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفة الفرقة الناجية على الحق ظاهرين لا يضرهم من خالفهم أو من خذلهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك".

١٧- ومن خصائصهم : أنهم قليلو العدد، كثيرو البركة والخير.

قال تعالى: «وقليل من عبادى الشكور» وها هي سيرة السلف شاهدة على أن عددهم قليل وخيرهم كثير عم الدنيا بأسرها، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتى:." وحديث الفرق "... وتفرق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة.. ، فهم بين الفرق وأصحاب الملل كالشعرة البيضاء في الثور الأسود.

وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) : إنهم ينالون في المدة اليسيرة من حقائق العلوم، والأعمال أضعاف ما يناله غيرهم في قرون وأجيال دوالذين اهتدوا زادهم هدى، دواو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيراً لهم وأشد تثبيتاً إذا لأتيناهم من لدنا أجراً عظيماً والهديناهم صراطاً مستقيماء وما تجد مسالة خولفوا فيها إلا وقد تبين أن الحق

١٣ - ومن خصائصهم العمل على مرضاة الرب في كل وقت بما هو مقتضى ذلك الوقت ووظيفته.

فأقضل العبادات في وقت الجهاد عندهم: الجهاد وإن أل إلى ترك

والأفضل في وقت حضور الضيف مثلاً: القيام بحقه وقراه، والاشتغال به عن الورد المستحب. والأفضل في أوقات ضرورة المحتاج إلى المساعدة بالجاه أو البدن أو المال والاشتغال بمساعدته وإغاثة لهفته، وايثار ذلك على الأوراد وقراءة القرآن. والأفضل في العشر الأخير من رمضان لزوم المسجد فيه والخلوة والاعتكاف دون التصدى لخالطة الناس والاشتغال بهم. فالأفضل في كل وقت وحال: ايثار مرضاة الله في ذلك الوقت والحال، والاشتغال بواجب ذلك الوقت، ووظيفته ومقتضاه

بخلاف غيرهم من أهل الإسلام فإن أحدهم متى خرج عن النوع الذي تعلق به من العبادة، وقارقه يرى نفسه كأنه نقص وترك عبادة ربه، فهو يعيد الله على وجه واحد، أما الرجل من أهل السنة فهو لا يزال متنقلاً في منازل العبودية، كلما رفعت له منزلة عمل على سيره إليها، واشتغل بها حتى تلوح له منزلة أخرى، فإن رأى العلماء كان معهم، وإن رأى العُبَّاد كان معهم، وإن رأى المجاهدين كان معهم، وهكذا الذاكرين والمتصدقين والمسنين والصائمين... الخ فعمله ليس على مراد نفسه، بل هو على مراد ربه، ولو كانت راحة نفسه ولذاتها في سواه، وهذا هو المتحقق بـ داياك نعيد وإياك نستعين، حقاً، القائم بهما صدقاً، مليسه ما تهيأ وماكله ما تيسر، واشتغاله بما أمر الله به في كل وقت بوقته، دائر مع الأمر حيث دار، يدين بدين الآمر أنَّى توجهت ركائبه، يأنس به كل محق، ويستوحش منه كل مبطل، كالغيث حيث وقع نقع، موضع الغلظة منه على المخالفين لأمر الله، والغضب إذا انتهكت محارم الله، فهو لله وبالله ومع الله. ما أغر به بين الناس، وما أشد وحشته منهم، وما أعظم أنسه بالله وفرحه به، وطمأتينته وسكرته إليه. أ.هـ من تهذيب مدارج السالكين.

#### ١٤- ومن خصائصهم تعظيم الأمة لهم واعترافها بفضلهم.

قال شيخ الإسلام: لا تجد في الأمة عظم أحد تعظيماً أعظم مما عظموا به، حتى تجد المخالف لهم كلهم وقت الحقيقة يقر بذلك. كما قال الإمام أحمد 'آية ما بيننا وبينهم يوم الجنائز'. فأما وقت الموت فلابد من الاعتراف بالحق من عموم الخلق. فقد أحصى ألف ألف وستماثة ألف سوى من صلى في الحانات والبيوت على الإمام أحمد رحمه الله،

وأسلم يومئذ من اليهود والنصباري عشرون ألفاً، وهو إنما نبل عند الأمة باتباع السنة.

قيل لأبي بكر بن عياش: إن في المسجد قوماً يجلسون ويُجلس إليهم، فقال: من جلس للناس جلس الناس إليه، ولكن أهل السنة يموتون ويحيى ذكرهم، وأهل البدعة يموتون ويموت ذكرهم لأن أهل السنة أحيوا ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، وأهل البدعة أماتوا ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم، فكان لهم نصيب من قوله تعالى: «إن شانتك هو الأبتر، فالحذر الحذر أيها الرجل أن تكره شيئاً مما جاء به الرسول أو ترده لأجل هواك، أو انتصاراً لمذهبك أو شيخك، أو لأجل اشتغالك بالشهوات أو الدنيا، فإن الله لم يوجب على أحد طاعة أحد إلا طاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والأخذ بما جاء به، بحيث لو خالف العبد جميم الخلق واتبع الرسول ما سنَّله الله عن مخالفة أحد.

#### ٥١- ومن خصائصهم تورعهم في الفتوى:

قال ابن رجب رحمه الله: كره السلف الصالح الجرأة على الفتيا والحرص عليها والمسارعة إليها، والإكثار منها.

قال علقمة : (أجرؤكم على الفتيا أقلكم علماً). وعن البراء قال: أدركت عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يسال أحدهم عن المسالة، ما منهم من رجل إلا ولا أن أخاه قد كفاه، فيردها هذا إلى هذا حتى ترجم إلى الأول.

وقال ابن مسعود رضى الله عنه: إن الذي يفتى الناس في كل ما يستفتونه لمجنون. وكان ابن سيرين، إذا سئل عن شيء من الحلال والحرام تغير لونه وتبدل حتى كأنه ليس بالذي كان. وكان النخعي يُسال فتظهر عليه الكراهة ويقول: ما وجدت أحداً تساله غيري، وقال: قد تكلمت ولو وجدت بدا ما تكلمت وإن زماناً أكون فيه فقيه أهل الكوفة لزمان سوء. وقال بعض الطماء لبعض المفتين: إذا سئلت عن مسألة فلا يكن همك تخليص المسائل، ولكن تخليص نفسك أولاً.

هذا بعض ما تيسر جمعه من خصائص أهل السنة وأصولهم. فاللهم احشرنا مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين

#### المراجع

- ١- الاستقامة لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله.
- ٧- الأصول العلمية للدعوة السلفية، عبد الرحمن عبد الخالق.
  - ٣- خصائص أهل السنة والجماعة، أحمد فريد.
    - 3- قواعد المنهج السلقي. د. مصطفى حلمي ه- مدارج السالكين، لابن القيم (رحمه الله).



ACKU"

مجلة التوحيد والجماد إسلامية .. شهرية .. جامعة

بسم الله الرحمُن الرحيم « وَجَاهُـ يُواْ فَي اللَّـهِ حَــقٌ جِهَـادِهِ »

AL-MUJAHID

#### الاشتراكات

(۲۰ مولاراً) للول الورويا وامريكا واستراليا،
(۲۰ مولاراً لو ۲۰ روبالاً سعوبياً) أو ما
يعادلها ليقية دول الطالع، ترسل بوالسطة
شيك ينكي ياسم مجلة الجاهد
شيك ينكي ياسم مجلة الجاهد
AL-HUJAHID MAGAZINE
FCA 50215/72
ثم ترسل على عنوان المراسلات
وكذلك بالنسبة للتبرعات المخاصة بالمجلة

#### قبل أن نقول: "نستودعكم الله"

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى اله وصحبه، أما بعد: فإن همنا الدائب وشغلنا الشاغل أن نخرج إليكم المجاهد بالمحتوى اللائق، في الوقت المحدد، حسب الطاقة المتاحة، على الوجه الذي يرضي ربنا تبارك وتعالى. وما تأخرنا عليكم إلا لظروف خارجة عن إرادتنا، نبث بعضها لتعايشوا معنا ظروف العمل فتقوموا باداء الواجب الذي تمليه عليكم مسؤولية الاهتمام والمشاركة في استمرار هذه المسيرة الدعوية والإعلامية؛ لا سيما في وقت نشط فيه الإعلام العلماني الذي لا يمل الكيد للإسلام وأهله بطرقه المختلفة.

ولا نخفي على قرائنا والمهتمين بـ المجاهد أنه قد أصاب المجلة انخفاض في ميزانيتها بسبب إعلان بعض المتبرعين المساندين المجلة عدم قدرتهم على متابعة الإنفاق عليها بنفس الدرجة التي كانوا عليها من قبل، ونحن نجد أنفسنا أمام هذا العجز المفاجئ مضطوين إلى البحث عن مصادر مساعدة من إخواننا المسلمين المتجاوبين مع منهجنا لمساندتنا في أداء هذا الواجب. علماً بأن المجلة لاتحقق ربحاً مادياً ونحن في انتظار مشاركات المخلصين في الوصول إلى الحلّ ، أو أننا سنضطر إلى الحلّ ، أو أننا سنضطر إلى الحلّ ، أو أننا

وفق الله الجميع لمرضاته ، وسدد خطانا، والحمد لله رب العالمين

#### وكلاء توزيع المجاهد

#### المملكة العربية السعودية

الشركة السعودية للتوزيع

- الرياض: ت- 33384743
   جدة: ت 78.7707
- الدمام: ت ۸۶۱،۸۱ المبينة: ۸۲۲۹۸۸۱
- 🗨 تېوك : ت ١٦٤/ ٢٢١ 🌑 مكة : ت ٧٨. ٥٨٥ ٥

#### أمريكا

الأخ / مراد علي واشتطن : ص . ب : ٥

PELLINGHAM - WA- 98227 - 0005 U.S.A

الا سارات مؤسسة الانحاد للصحافة والنشروالوزيع الالمستحيا و ابو طبي : ت . ٢١٦٠٠ع من . ب : ٧١١ شارع المطار البعديد ابوطبي

# استدراكات على مقال:

#### بقلم: (أبوالبراء غسان البرقاوي)

أولاً: أشكر للشيخ أبي الأشبال حسن الزهيري سلسلته:

(الوضع في الحديث نشأته وأسبابه) ثم إنني اشكر لـ المجاهد حرصها على نشر سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم.. هذا وإن لي بعض الملاحظات المتواضعة على تقويرات الأخ القاضل حسن الزهيري حفظه الله تعالى والتي جاء ذكرها في الحلقة الثانية (العدد ۲۹ من المجاهد). راجياً منه ثم منكم أن يتسع صدركم لها وجزاكم الله خيراً من قبل ومن بعد:

١- أحب لأخي الباحث ولإخواني الأفاضل من أهل السنة طلبة العلم أن يكون لهم نظر ورأي مستقل فيما يدرسونه ويتعلمونه ويطالعونه في بطون الكتب وأن لا يقبل الواحد منهم كل مقولة على أنها مسلمة لا تقبل النظر ولا التدقيق ولا إعمال الفكر وفق الأصول العلمية الشرعية المعتبرة عند أهل السنة والجماعة، فمسلك التسليم المطلق ليس من مسالك السلف المسالح رضوان الله عليهم، بل كانت عقولهم غاية في الاستقلال القائم على الأمول العلمية الصحيحة.

٣ – مصداق ما قلناه ما ذكره أخي الباحث نفسه عن الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى حين قال: "لكن ابن حجر قال المدار في الركة ركة المعنى".

وهذا عين النظر والاستقلال وعدم التقيد بما يقرره الغير من غير فحص وتفكر!!

٣- أقول تعقيباً على قول الأخ الباحث:

أنساد المعنى": وذلك بان يكون الحديث مخالفاً لبديهيات العقول من غير أن يمكن تأويله كحديث: "إن سفينة نوح طافت بالبيت سبعاً وصلت خلف المقام ركعتين" أ.هـ بنصه.

أولاً: الذي أظنه والعلم عند الله أن الأخ الباحث لما رأى بعض أهل العلم يقولون بهذا القول ويضربون نفس المثال الذي أورده هنا وافقهم عليه من غير أن يقيده بضابط كما فعل الحافظ ابن حجر (رحمه الله).

ثانياً : فالإيمان بالغيب هو من أركان الإيمان. والغيب في غالبه إن لم أقل كله لا تدركه العقول بمعنى يصعب على العقل فهمه أو قياسه على المنظور المشاهد أو المحسوس الملموس.

ثالثاً : لا أدري ما الذي قصده الأخ الحبيب بقراه: "بأن يكن الحديث مخالفاً لبديهيات العقول من غير أن يمكن تأويله" هل يقصد بالتأويل التفسير كما هو مذهب الإمام الطبري في تفسيره؟ أم يقصد القول بالمجاز وصرفه عن ظاهره بغير قرينة من لغة أن شاهد ضمن النصر؟!

رابعاً : أقول سائلاً لو صبح عندك إسناد حديث السفينة كان يرويه البخاري مسنداً متصلاً مرفوعاً إلى النبي صلى الله عليه وسلم في صحيحه ماذا كنت فاعلاً به ؟!

لماذا هذا السؤال؟ والجواب هو أنه إن لم يصح هذا الحديث الذي ضربته مثلاً فقد صح الكثير غيره مما هو أغرب وأعجب ..

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، أما بعد : لما كان الحديث النبوى وعلومه من أشرف العلوم والمصدر الثاني للتشريع بعد كتاب الله تعالى، فقد أفردت له "المجاهد" صفحاتها، حيث قامت بنشر مقال (الوضع في الحديث) نسال الله أن ينفع به المسلمين، وقد كان الأخ أبو الأشبال الزهيري من الذين ساهموا بكتاباته في هذا الباب فجزاه الله خيراً، ولما كان مقصدنا هو بيان الحق واتباعه فالمجاهد تقوم بنشر هذا المقال للأخ غسان البرقاوي تعقيباً على مقال الأخ الزهيري، وإننا نشكر للأخوين على ما بذلاه من جهد خدمة للسنة وأهلها وتفتح المجال لمن يتقدم إليها من العلماء وطلاب العلم لإثراء هذا الباب وغيره من أبواب المجلة بالمقالات النافعة والربود العلمية الهادفة، والله ولى التوفيق

> ثم ماذا في الحديث مما يخالف بديهيات العقول؟ -عقول أهل الإيمان من أهل السنة والجماعة أهق طواف السفينة أم صلاتها مع اعتقادنا ضعف الحديث؟!

الطواف مبلاة كما جاء في الحديث

الصحيح. وقد قال الله تعالى في محكم كتابه يقول لنا: «كلُّ قد علم صلاته وتسبيحه الآية ١١ من سورة النور.

فكلنا لا يعلم كيفية صلاة وتسبيح الطير وهو مع ذلك يخالف بديهيات العقول؟ وكذلك نقول في كيفية سجود الشجر والنجم وغيرها مما صبح به النص.

وقوله تعالى: «ألم تر أن الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدوابُ وكثيرُ من الناس وكثير حق عليه العذاب ومن يُهن اللهُ فما له من مُكْرِم إن اللهَ يفعلُ ما يشاءه الآية ١٨ من سورة

فنقول هل ممكن أن يكون طواف وصلاة سفينة نوح لو صبح الحديث من قبيل سجود ما ذكر في الآيات فنحن جميعاً لم نر



نجماً ولا جبلاً أو شجراً أو دابة يسجد لله كالسجود المعهود؟! وسجودهم حقيقة وغيب لا يعلمه إلا الله لا نفقهه ونؤمن به كما أراد ربنا وهل سفينة نوح تخرج على أن تكون في السموات أو الأرض؟ إذا فما وجه

استغراب صلاتها يرحمك الله لو صبح الحديث بها؟!

وهل سجود الشمس تحت العرش عند غروبها أقرب إلى بديهيات العقول من طواف سفينة نوح؟

ثم ما تقول في الحديث أن الله أذن لي أن أحدث عن ديك قد مرقت رجلاه إلى الأرض ، وعنقه منثن تحت العرش وهو يقول : سبحانك ما أعظمك ربنا ، فيرد عليه : ما يعلم ذلك من حلف بي كانبأ " ؟

(ذكره شيخنا العلامة الألباني في سلسلته الصحيحة ، وقال: الحديث صحيح الإسناد. حديث رقم ١٥٠).

فها أنت ترى أن هذا الحديث يصححه شيخنا ويجعله من عجائب مخلوقات الله بينما يسوقه تلميذه الشيخ عبد الرحمن عبد الخالق كمثل للأحاديث الموضوعة التي لها علاقة بالخرافة

## التدراكات على بنال: الوضع في الحديث

حيث قال في كتيبه 'أثر الأحاديث الضعيفة والموضوعة في العقيدة ص ٢٤':

عمد الوضاعون إلى تصوير عالم من نسبج خيالهم وبنات الكارهم المريضة ونفثات صدورهم الخبيثة المليئة بالحقد على الإسلام وغيره... إلى أن قال وافتروا على الرسول أنه قال: "إن لله تعالى ديكاً براثته في الأرض السفلى وعرف تحت العرش يصرخ عند مواقيت الصناة ويصرخ له ديك السماء وديك الأرض سبوح قدوس رب الملائكة والروح". (تنزيه الشريعة ص ١٨٨٨ مكتبة ابن أمه. (ص ٤٤ – ٤٥ ط الأولى ١٠٤٨هـ – ١٩٨٨م مكتبة ابن تيمية – الكريت).

وأذكر أنني سمعته على شريط وقد قيل له: إن الشيخ الألباني ذكره في السلسلة الصحيحة. قال: لكن ضعفه غيره من أهل العلم.

وما نظن "الشيخ عبد الرحمن عبد الخالق (سلمه الله)" أتى إلا من حيث أتى "الأخ حسن" وثقته بهذه القاعدة المشهورة التي وجدها مسطورة في كتب ثقاة الاقدمين، ولو أنه تريث وقارن أقرالهم لكان له رأي أخر فيما نظن، والله أعلم.

خامساً: نقول هذه القاعدة أو هذا الأصل العام هو فرع على أصل ولا يصبح أن يكون أصلاً بمفرده وبياته فيما يلي:

\= كل حديث مهما كان غريباً ومستبعداً ومخالفاً لبديهيات العقول يجب أولاً النظر في اسناده ومتنه ويجب أن يطبق عليهما قواعد مصطلح الحديث فإذا صبح السند وسلم المتن من معارضة ومخالفة بينة واضحة كعقيدة أو تاريخ أو غيره قلنا به وأمنا به عرفنا كيفه أو لم نعرف وقلنا: كل من عند ربنا.

٢- إذا لم يصح السند أو المتن أو كلاهما عندها تصح قاعدة مخالفة بديهيات العقول أمًا غير هذا فلن يعجز كثير من طلاب العلم أن يأتوا بأمثلة كثيرة جداً مما صح إسناده وصح

متنه الغريب وتلقاه العلماء بالقبول وهو من عقائد أهل السنة والجماعة.

3- قوله: "اشتمال الحديث على إفراط في الثواب العظيم على الأمر الصغير والمبالغة في الوعيد الشديد على الأمر الحقير". أ.ه. .

أولاً: نقول في هذه القاعدة ما قلناه في مسالة مخالفة بديهيات العقول. الأصل النظر في سند ومتن الحديث فإن صحا قلنا به وأمنا وإن لم يصحا وفضناه وقلنا ما ذكره الاخ حسن.

أما أن يجعل أصلاً مطلقاً وقاعدة عامة فكلا.

ثانياً: الأمثلة الصحيحة الصريحة الثابتة وغير المختلف على ثبوتها وصحة اسنادها وقبولها في الثواب العظيم على الأمر الهين الصغير أكثر من أن تُحصى.

ولكن لنضرب مثلاً مختلفاً عليه مثل حديث الديك الذي اختلف عليه الاستاذ والتلميذ.

وهو أيضاً في بعض المراجع التي نقل عنها الباحث حفظه له:

يقول ابن القيم في المنار المنيف ٣٧ ما نصه:

وأما المسألة الرابعة وهي قوله في الحديث: ومن دخل السوق فقال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيى روميت وهو على كل شيء عني روميت وهو على كل شيء قدير كتب الله له ألف ألف حسنة ومحا عنه ألف ألف سيئة ورفع له ألف ألف درجة.

فهذا الحديث معلول أعله أئمة الحديث. أ.هـ ص ٤٦.

وأفاض في بيان سبب ضعفه : من ص ٤٦ - ٤٨.

أما شيخنا الألباني فقد قال تعليقاً على قول ابن تيمية: خرجه الترمذي: "وضعفه بقوله: "حديث غريب" وحسن

#### كل حديث مهما كان غريباً ومستبعداً ومخالفاً لبديهيات العقول يجب أولاً النظر في اسناده وتمتنه ويجب أن يطبق عليهما قواعد مصطلح الحديث فإذا صح السند وسلم المتن من المعارضة أمنا به ..

اسناده المنذري في الترغيب وفيه نظر لا يتسع المجال لبيانه الآن لكن الحديث حسن بمجموع طرقه عند الحاكم (۱- (۳۸۸ م-۳۹) واين السني (۱۷۸) والزهد لأحمد (ص ۲۱۶) – قاله ص ۱۱۷ من الكلم الطيب وقال ص ۱۱۸:

والأول أصبح عندي من هذا على ما فيه من الأجر العظيم وفضل الله أكبر ورحمته أوسع". أ.ه. .

(الكلم الطيب تحقيق الألباني ط ٤، ١٣٩٩هـ – المكتب الإسلامي).

وهذا من عظم فقه الشيخ حيث أشار من طرف خفي إلى أن هذه القاعدة تصبح فقط إذا لم يصبح اسناد الحديث أو متنه أو كلاهما أما إذا حصلت الصحة فعا وجه الغرابة والاستبعاد وفضل الله أكبر ورحمته أوسع.

وابن القيم لم يعل الحديث دون إعلال السند أولاً ومع ذلك لم يذكره ضمن القاعدة المذكررة وهو الذي ساق قبلها أحاديث عدة على الآجر العظيم على العمل القليل، انظرها : من ص ٢٦-٤٦ معللاً لماذا الآجر العظيم على العمل القليل لدرجة أنه قال ص ٨٢، في حديث صلاة بسواك خير من سبعين صلاة بغير سواك، وبعد أن بين ضعفه: فهذا حال الحديث وإن ثبت فله وجه حسن وهو أن الصلاة بالسواك سنة والسواك مرضاة للرب . أ.هـ .

ومن كلام ابن القيم هذا نفهم أنه لابد من أن تكون علة قادحة في السند أن المتن أن كليهما حتى يرد الحديث مهما كان الأجر المذكور فيه وعلى ما كان من العمل. أما أن يرد من أول وهلة لأنه حوى أجراً كثيراً أن وعيداً شديداً فهذا لا يصح أبداً والله أعلم وأحكم.

#### فائدة هامة

قال أخونا أبوالأشبال حسن الزهيري حفظه الله:

فقد أجمعت الأمة على أنه صلى الله عليه وسلم لم ينص على تولية أحد بعده. أ.هـ.

فنقول: أين هذا الإجماع؟!

فإن دعرى الإجماع دونها خرط القتاد عليك أن تراجع كتب أهل العلم حتى تجد أن منهم من استدل بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم نص صراحة على استخلاف أبي بكر رضي الله عنه ومنهم من يقول إنه نص إشارة إلى استخلاف الصديق رضى الله عنه وأرضاه وغيرها من الأقوال.

ولعل أقرب المراجع في هذا يرحمك الله هو: "المنتقى من منهاج الاعتدال للإمام الذهبي بتحقيق العلامة محب الدين الخطيب (طبعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث عام ١٤٠٩هـ ط الثانية ص ٥٥- ١٢).

وإليك بعض العناوين من الفهرس وعليك المراجعة ص ٥٥: (خلافة أبي بكر وثبرتها باختيار أهل الحل العقد وبالنص الخفى والإشارة).

وهناك ص ٥٥ تجده يقول:

وقولك : إن أهل السنة يقولون إن النبي صلى الله عليه وسلم لم ينص على إمامة أحد وإنه مات من غير ومسية".

فهذا ليس قول جميعهم بل ذهب من أهل السنة جماعة إلى أن إمامة أبي بكر ثبتت بالنص.... الغ (راجعه ص٥٥) وأيضاً أحاديث النص على خلافة أبي بكر ص ٥٧ ما نقله ابن حزم من حجج القائلين بأن النص على استخلاف أبي بكر جلي أو خفي. وختاماً أرجو السماح والمعذرة إن أسأت فالله يعلم أنني أردت الإصلاح ما استطعت.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم

## حراسات الواهيسات حجيثية والإمرائيليات

#### في تفسير القرآن العظيم لابن كثير (رحمه الله)

#### الحديث الرابع والعشرون

إن أعمالكم تعرض على أقاربكم وعشائركم من الأموات، فإن كان خيراً استبشروا به، وإن كان غير ذلك قالوا: اللهم لا تمتهم حتى تهديهم كما هديتنا".

#### الحديث (إسناده هالك)

أورده ابن كثير (رحمه الله) في تقسيره الله (رحمه الله) في تقسيره (٢٨٧/٣ ط الطبي) وعزاه إلى أحمد بسنده انبانا عبد الرزاق عن سفيان عمن سمع انسا يقول: قال النبي صلى الله عليه وسلم: فذكره.

قلت: والحديث أخرجه أحد في المستد والحديث الحدث) ع (١٩٧٨/ لم قرطبة) حدثنا الرزق، حدثنا سفيان عمن سمع أنس بن عبد الرزاق، حدثنا سفيان عمن سمع أنس بن فتكره. قال الألباني (حفظه الله): في المنطقة (١٩٥٤) ع (١٩٦٨): وهذا سند ضميف لجهالة الواسطة بين سفيان وأنس فيت الرجال ثقات. ثم قال: والحديث عزاه الاستاذ سيد سابق في "فقه السنة" (١٩٠٤)

الأول : أنه سكت عليه، ولم يبين علته، فأرهم صحته.

الثاني: أنه عزاه للترمذي وهذا خطأ فليس في "سنن الترمذي" ولا عزاه السيوطي في

الفتح الكبير إلا لأصد فقط، وكذلك فعل الهيشمي في مجمع الزوائد" (٣٢٨-٣٢٨) ولو كان في الترمذي لما أورده فيه كما هو شرطه" انتهى كلام الالباني.

قلت والعديث أخرجه أيضاً الترمذي الحكم في توادر الأصول (ص ٢١٧) لكن المتواول حالياً محتوف الأسانيد، لكن الله عز وجل رزقني العلم باسناده حيث أورده القرطبي في التذكرة توادر الأصول قال حدثني المحاسبة الله. قائلاً وخرع الترمذي الحكيم في قال حدثني أبي رحمه الله. قال حدثنا قبيصة، عن سفيان، عن أبان بن أس مرفوعاً فذكره.

قلت: وبهذا التخريج يتبيِّن الآتي:

١- قد يكون الخطأ الذي رقع فيه الاستاذ سيد سابق نتيجة أنه ترهم أن الترمذي هو الترمذي الحكيم حيث أن الكثير لا يُدرق بينهما,

فالعزو للتردذي: هر عزو لابي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي صاحب السنن مات سنة ۲۷۸هـ كما في التقريب (۱۹۸/). اما العزو للترمذي الحكيم: هر عزو لابي عبد الله محمد بن علي بن الحسن بن بشير الترمذي الموذن المعرف بالحكيم صاحب نوادر الأصول مات سنة ه۲۵هـ كما في اللسان (۲۵/۵)الترجية (۲۸/۸/۱۸۲۳).

٢- أهمية تتبع طرق الحديث يُساعد مساعدة كبيرة جداً على الكشف عن علة الحديث وهي الرجل الذي لم يُسمَّ حيث كشف طريق الترمذي الحكيم في "النزادر" عن جهالة الواسطة بين سفيان وأنس وتبين أنه: أبان بن أبي عياش وبهذا نستطيع أن نقف على درجة الضعف في هذا الحديث الذي يعتمد عليه

المتصوفة في اعتقادهم في التوسل بالأموات والانتفاع بهم، ولكن بمعرفة الواسطة يصبح الحديث (واهياً جداً).

ويظهر الضعف الشديد حيث أن أبان بن أبي عياش: قال فيه النسائي في "الضعفاء والمتربكين" الترجمة (٢١) : "متروك الحديث" قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه: حيث يقول الحافظ ابن حجر في "شرح النخبة ومن (٤١) : ولهذا كان مذهب النسائي أن لا يترك الرجل حتى يجتمع الجميع على تركة.

كذلك قال الدار قطني في الضعفاء والمتروكين الترجمة (١٠٢): "ابان بن أبي عَيَّاش بصري وهو ابن فيروز يحدث عن أنس متروك".

قال شعبة: "لأن أشرب من بول حمار حتى أروى أحب إليٍّ من حديث أبان بن أبي عياش' (رواء ابن عدي في "الكامل" (٢٨١/١) الترجمة (٢٠٢).

وقال سليمان بن حرب، حدثنا حماد بن زيد قال: جاشي أبان بن أبي عياش فقال: أحب أن تكلم شعبة أن يكف عني، قال: فكلمت فكف عنه أياماً ثم أتاني في الليل فقال: إنه لا يحل الكف عنه إنه يكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم أورده ابن حجر في "التهذيب" أبي كان وكيع إذا أتى على حديث أبان بن أبي عياش يقول: رجل ولا يسميه استضعافاً له (رواه ابن عدي في "الكامل" ((۲۸۲۸)).

قلت: وكيع روى عنه شيخه سفيان الثوري كما في "التهذيب" (١١٠/١١) وسفيان: من رؤوس الطبقة السابعة: وهي طبقة كبار أتباع التابعين كما في "التقريب" (٢١/١١) روكيم: من كبار التاسعة: وهي الطبقة المسغوى من أتباع التابعين كما في "التقريب" (٣٣١/٢).

قلت: وهذا يرضح رواية الاكابر عن الاساغر، فلمل سفيان التبع منهج وكيع في روايت إذا أتى على حديث أبان بن أبي عياش فلا يسميه استضمافاً له ولعل هذا جاء متأخراً لتأخر طبقة وكبع حيث أن ابن عدي روى حديثاً من متأكير أبان ابن أبي عياش في الكامل ((١٥/١/) بنفس طريق عبد الرذاق إلا أن مسرّح بأبان واسطة بين سفيان وأنس، أو التصريح جاء من معمر لاشتراك مع الثروى في روايته.

فالحمد لله الذي هدانا إلى سند الحكيم الترمذي في "التوادر" الذي به كُشف الستار عن جهالة الواسطة بن سفيان وأنس فصار السند تالفاً والحديث واهياً.

(أخطاء الصابوني في مختصر تفسير ابن كثير")

قلت: وهذا الحديث من الأحاديث التي أوردها الصابوني في مختصر تفسير ابن كثير (١٦٨/٢) فأخطأ من وجهين:

الأول: اعتقاده أنه مسعيح حيث صرح في مقدم أمقدمة مشتصرة من (٩): بأنه أقتصر فيه على الأحاديث المسعيدة فقال: "ثالثا: الانتصار على الأحاديث، وحذف الضعيف منها، وحذف مالم يثبت سنده من الروايات المشيخ ابن كثير رحمه اللائرة مما نبه عليه الشيخ ابن كثير رحمه اللاث.

قلت: وهذا يوهم القُرَّاء أن الحديث صحيح وقد بينًا بالقواعد العلمية الحديثية أن الحديث واه.

الثاني: حذفه سند الحديث وقال في هامش المفتصر (١٦٨/٢): اخرجه أحمد والطيالسي.

قلت: وهذا خطأ من الصابوني خاصة وهو

أستاذ التفسير بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية في جامعة الملك عبد العزيز بمكة المكرمة كما يصف نفسه به في كتبه، فكيف يحدث منه مثل هذا الخلط في التخريج، حيث أن الحديث كما بيِّنا أخرجه أحمد، والترمذي المكيم في "النوادر" من حديث أنس بن مالك. أما قول الصابوني في هامش "مختصره" (١٦٨/٢) : 'أخرجه أحمد والطيالسي' فهو قول باطل، لأن هذا الحديث الذي أخرجه أحمد من حديث أنس بن مالك لم يخرجه أبوداود الطيالسي. لكن ابن كثير أورد حديثاً أخر هو حديث جابر بن عبد الله وعزاه لأبي داود الطيالسي فخلط الصابوني بين الحديثين وحذف سنديهما بل ولم يذكر راوى الحديثين من الصحابة حتى أخل بشرطه الذي ذكره في مقدمة مختصره فقال: أولاً: حذفت الأسانيد المطولة واقتصرت على ذكر راوي الحديث من الصحابة والإشارة في هامش

قلت: والصابوني في لم يذكر غير متن حديث أنس ثم قال في هامش أمختصره! أخرجه أحمد والطيالسي فاوهم القراء أنهما حديث واحد، ولكنهما مختلفان سنداً ومتناً.

المنفحة إلى من خرج الحديث .

#### الحديث الخامس والعشرون

حدیث جابر بن عبدالله. إن أعمالكم تعرض على أقاربكم وعشائركم في قبورهم فإن كان خيراً استبشروا به وإن كان غير ذلك قالوا اللهم ألهمهم أن يعملوا بطاعتك.

الحديث: (إسناده هالك).

أخرجه: أبردارد الطيالسي: حدثنا المسلت ابن دينار عن المسن عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فذكره. كذا في تفسير ابن كلير: (٢٨٧/٣ ط الطبي) قلت: وهذا من الأحاديث التي سكت عنها ابن كلير فاغتر أيضاً بسكوته مُختَصر تفسيره الصابرني مترفعاً أنه صحيح كما توهم في حديث أنس.

وإن تعجب فعجب أن يحنف سند حديث جابر هذا مغتراً بسكوت ابن كثير بل والاعجب أن يحنف سند حديث أنس مغتراً بسكون ابن كثير أيضاً . ويجعلهما حديثاً واحداً وهما مختلفان سنداً ولفظاً ولقد بيئاً أنَّ حديث أنس واه، واسناده هالك، وسنبين علل حديث جابر حتى يتبين تلف اسناده الذي حذفه الصابوني متوهماً محته.

العلة الأولى: الانقطاع بين العسن وهو البصري وجابر فإنه لم يسمع منه كما قال شيخ الإمام البخاري الإمام علي بن عبد الله المديني في كتابه "العلل" ( حس ١٠) وأقره الحافظ ابن حجر في "التهذيب" (٣٣/٣)".

الملة الثانية: المسلت بن بينار وهو الأزدي الهنائي البصري أبو شعيب المجنون قال الدار قطني في "الضعفاء والمتروكين" الترجمة (٢٩٦) متروك".

وقال أحمد بن حنيل: "ترك الناس حديثة" رواه ابن عدي في "الكامل" (٨٠/٤) الترجمة (٢٨/٢)، وقال عمرو بن علي: "متروك الحديث يكثر الغلط" رواه ابن أبي حاتم في "الجرح والتعديل" (٢٨/٢/١) كذا في "التهذيب" (٢٨/٢٤) كذا في على القواعد الطمية الحديثية يتبين أن حديث جابر بن عبد الله واه جداً، ولا يصح أن يكون شاهداً لحديث أن على



فإنك أنت الجماعة حينئذ.

#### من نور كتاب الله عز وجل :

رومالنا ألا نَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَانَا سَيِّلْنَا وَلنَصْبِرَنُّ عَلَى مَاءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللَّه فَلْيَتُوكُل المُتَوكِّلُونَ \* وَقَالَ الذينَ كَفَرُوا لرسُلهم لنُخْرجَنَّكُم مِّنْ أَرْضَنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مَلَّتِنَا فَأُوحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لْتُهْلِكُنَّ الظالمينَ \* وَلَنُسْكَنَنَّكُمُ الأرضَ من بَعْدهم ذَلكَ لَمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَاف وَعيد واسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبَّارِ عنيدِ» (إبراهيم ١٢ - ١٥)

#### عليل بما كانت عليه الجماعة

قال عمرو بن ميمون الأودي: صحبت معاذاً باليمن فما فارقته حتى واريته في التراب بالشام، ثم صحبت بعده أفقه الناس عبد الله بن مسعود رضي الله عنه فسمعته يقول: عليكم بالجماعة فإن يد الله على الجماعة ثم سمعته يوماً من الأيام وهو يقول: سيلي عليكم ولاة يؤخرون الصلاة عن مواقيتها، فصلوا الصلاة لميقاتها، فهي الفريضة وصلوا معهم فإنها لكم نافلة: قلت: يا أصحاب محمد ما أدري ما تحدثونا.

قال: وما ذاك؟ قلت: تأمرني بالجماعة وتحضني عليها ثم تقول: صل الصلاة وحدك وهي الفريضة وصل مع الجماعة وهي النافلة؟!

قال: يا عمرو بن ميمون قد كنت أظنك من أفقه أهل هذه القرية. تدري ما الجماعة: قلت لا قال إن جمهور الجماعة الذين فارقوا الجماعة، الجماعة ما وافق الحق وإن كنت وحدك، وفي طريق أخرى (فضرب على فخذي وقال: ويحك إن جمهور الناس فارقوا الجماعة، وإن الجماعة ما وافق طاعة الله عز وجل قال نعيم بن حماد يعني إذا فسدت الجماعة فعليك بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد وإن كنت وحدك

(إغاثة اللهفان - ابن القيم)

مـن

مشعاة النبوة

"روى البخاري عن

الأحنف بن قيس قال

ذهبت لأنصر هذا

الرجل -يقصد أمير

المؤمنين على بن أبي

طالب في واقعة

الجمل- فلقيني أبو بكرة فقال: أين تريد

قلت: أنصر هذا

الرجل. قال: فإني

سمعت رسول الله

صلى الله عليه وسلم

يقول: إذا تواجه

المسلمان بسيفيهما

فالقاتل والمقتول في

النار".

#### متید من سعدت میدسا

كتب أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه إلى أبي موسى الأشعري واليه على البصرة:

إن أسعد الرعاة عند الله من سعدت به رعيته وأشقى الرعاة من شقيت به رعيته وإياك أن تزيغ فيزيغ عمالك فيكون مثلك عند الله كمثل البهيمة نظرت إلى خضرة الأرض فرتعت فيها تبتغي بذلك السمن وإنما حتفها بسمنها.

#### موعظة

شيع الحسن جنازه فجلس على شفير القبر فقال: إن أمراً هذا آخره لحقيق أن يزهد في أوله. وإن أمراً هذا أوله لحقيق أن يخاف آخره. إخواني كيف الأمن ؟ وهذا الفاروق يقو ل: لو أن لى طلاع الأرض ذهباً وفضة لافتديت بها. كيف الأمن ؟ من هول ما أمامي قبل أن أعلم ما الخبر ؟ لما طعن عمر قال لاينه ضع خدى على التراب فوضعه فبكي حتى لصق الطين بعين ، وجعل يقول:

" ويلي وويل أمي إن لم يرحمني ربي " .

موقفان

العبد بين يدى الله

موقفان: موقف بين بديه

في الصلاة، وموقف بين

يديه يوم القيامة: فمن قام

بحق الموقف الأول هون

عليه الموقف الآخر ومن

استهان بهذا الموقف ولم

يوفه حقه شدد عليه ذلك

دومن الليل قاسجد له

(ابن القيم - كتاب

وسبحه ليلاً طويلاً إن هؤلاء

يحبون العاجلة ويذرود

الموقف قال الله تعالى:

(ابن الجوزي في المدهش)

#### عذب القاضى

كان أبو دحية القاضي من أكذب الرواة.

قال في قُصصه يوماً:

كان اسم الذئب الذي أكل يوسف أهملاج".

قالوا: ولكن يوسف لم يأكله ذئب.

فقال: إذن فهذا اسم الذئب الذي لم يأكل يوسف.

#### بيت العنعبوت

ليس في الدنيا ثبوت نسجته العنكبيوت إنما الدنيا كبيست عن قريب سيمــوت أيها الراغب قسوت

ولكن الذي يمضى بعي

(نصيحة الملوك ص ١١٥)

#### ذهول دخل عبد الله بن

الجصاص على ابن له وقد

احتضر، نبكي عند رأسه

وقال : كفاك الله يا بني

الليلة مؤونة هاروت وماروت،

فقالوا له : وما هاروت وما

روت؟ قال : لعن الله

النسيان، أنما أردت يأجوج

ومأجوج. قالوا: وما يأجوج

ومأجوج؟ قال : فطالوت

وجالوت. قالوا: لعلك أردت

منكراً أو نكيرا، قال والله ما

(يريد ما أردت غيرهما

فخلط أيضاً في كلامه).

أردت إلا غيرهما.

كل من فيها لعمرى إنما يكفيك منها السعادة ومفمومها قال بعضهم: ولستُ أرى السعادة جَمْعُ مال ولكنُّ التقى هو السعيـ وتقوى الله خير الزاد ذُخــرا وعند الله للأتقى مزيــ 

الموأند)

وراحم يوما ثقيلاً ...

# الإمام ابس أبي العبز المنفسي والاعتصام بالكتاب والسنة

بقلم : الدكتور أبي الأشبال المقدسي

■■ الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد : فسيرة

السلف الصالح نبراس يضيء الطريق للسائرين على طريق الحق، ولهذا عنى السابقون

بدراسة سير السلف وألفت في ذلك المؤلفات وحققت التصانيف وتأسياً بمنهح علمائنا أوردنا نبذة مختصرة من سيرة الإمام العلامة ابن أبي العز الحنفي صاحب شرح

(العقيدة الطحاوية)، والله ولي التوفيق ■■

## نبذة عن حياته

ولد الإمام العلامة القاضي الفقيه صدر الدين على بن على بن محمد بن أبى العز الحنفي الأذرعي الصالحي الدمشقى عام واحد وثلاثين وسبعمائة للهجرة واشتغل بالعلوم وكان ماهراً في دروسه وفتاواه وخطب بحسبان قاعدة البلقاء مدة ثم ولى قضاء مصر فأقام فيها شهراً ثم استعفى ورجع إلى دمشق.

وكان العلامة ابن أبي العز ذا عقيدة مانية راسخة ومعريحاً في رأيه المستمد من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، الأمر الذين امتحن لأجله

عام أريع وثمانين وسبعمائة لصلابته في العقيدة ولدفاعه عنها كما هو الواجب المنوط بعلماء الأمة فحبس لذلك بالعذراوية ثم نقل إلى القلعة بدمشق ويقي معتقلاً إلى شهر ربيع الأول من السنة المقبلة.

#### جانباً من مصنفاته

وللعلامة ابن أبى العز مصنفات جليلة القدر تدل على سعة علمه وغيرته على دين الله عز وجل، ومن الذي وقفنا على ذكره من تأليفه:

١- التنبيه على مشكلات الهداية في الفقه الحنفي.

٢- النور اللامع فيما يعمل به في

الجامع -أي جامع بني أمية. ٢- شرح العقيدة الطمارية.

(مطبوع) ٤- الاتباع . (مطبوع)

ه- رسالة في اقتداء الحنفي بالشافعي. (مخطوطة)

#### عنايته بعقيدة السلف

وعنايته بعقيدة سلف الأمة تتجلى في شرحه العظيم لعقيدة الإمام أبى جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي الشهيرة بالعقيدة الطحاوية حيث استفاد من شيخ الإسلام أحمد بن تيمية الذي أغنى المكتبة الإسلامية بمصنفاته وأبحاثه في علوم شتى وخاصة فيما

#### وما أجمل قول الإمام أبي جعفر الطحاوي في عقيدته :

وعلماء السلف من السابقين، ومن بعدهم من التابعين ، أهل الخبر والأثر، وأهل الفقه

والنُّظ بر، لا يُذكرون إلا بالجميل ، ومن ذكرهم بسوء فهو على غير السبيل •

يتعلق بتوحيد الله عز وجل، كما استفاد من تلميذه العلامة المحقق ابن قيم الجوزية رحم الله جميعاً.

ولقد أبان ابن أبي العز في شرحه للعقيدة الطحاوية أن سبيل أهل السنة والجماعة والطائفة المنصورة في أسماء الله وصفاته هو التعبير عن الحق بالألفاظ الشرعية من كتاب الله وسنة كيف لا وهو منهج الأنبياء ومنهج الصحابة رضي الله عنهم ومنهج تابعيهم ومن سار على نهجهم إلى يوم الدين، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول فيما رواء الشيخان عن ابن مسعود رضي الله عنه خير الناس قرني ثم الذين يلونهم عنه خير الناس قرني ثم الذين يلونهم

ثم بين أن المعطلة يعرضون عما قاله الشارع الحكيم من الأسماء والصفات ولا يتدبرون معانيها ويجعلون ما ابتدعوه من المعاني والألفاظ هو المحكم الذي يجب اعتقاده واعتماده.

وأما أهل السنة والإيمان فيجعلون ما قاله الله عز وجل ورسوله ( صلى الله

عليه وسلم ) هو الحق الذي يجب اعتقاده.

كما رد على المنحرفين في العقيدة الذين وضعوا قواعد وفَرَضيات أصبحوا يحكون بها على الكتاب والسنة بينما الواجب أن يُحكم بالكتاب والسنة عليها وعلى جميع أمريهم إذ هذا الطريق في فهم العقيدة هو الأسلم والأعلم والأحكم لا طريق من تأثر بفلاسفة اليونان وغيرهم إذ هي لا تروي غليلاً ولا تشفي عليلاً، كما قال أحد من ابتلي بمنهج الغلف ثم عافاه الله منه وقدر أن أقرب الطرق طريق القرآن.

## حثه على الاعتصام

#### بالكتابوالسنة

وعناية ابن أبي العز بوجوب الاعتصام بالكتاب بالسنة والنهي عن التفرق والتعصب لطائفة دون أخرى أو للفب لا يتجل في كتابيه الاتباع ورسالة في اقتداء الصنفي بالشافعي حيث ذكر بعض صور الفرقة وقرر أنه لا يتّعصبُ لواحد من الائمة دون

الباتين من الامة كما لا يتعصب لواحد من الصحابة إذ الرسول صلى الله عليه وسلم قال : في شأن الفلامين الذين المتلام من المهاجرين والانصار عندما نادى المهاجري ياللمهاجرين ونادى الانصاري يا للانصار ما هذا دعوى أمل الجاهلية، وفي رواية دعوما فإنها منتنة رواهما مسلم في صحيحه.

وكما بين أن تفضيل شخص على شخص من العلماء ليس منصوصاً عليه ولا مجمعاً عليه وغالبُ الخائضين فيه إنما يتكلمون بهوى وتعصب كما أن الحق ليس وقفأ على واحد منهم وإنما طريقة الصحابة والتابعين أهل القرون الثلاثة المفضلة رد المتنازع فيه إلى الله والرسول، ولم يكن منهم من يأخذ بقول واحد معين دون غيره إلا قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي طريقة التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين لقوله تعالى: دفإن تنازعتم في شيء فريوه إلى الله والرسول». والأثمة مأجورون في اجتهاداتهم فإن أصابوا فلهم أجران وإن أخطأوا فلهم أجر لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا حكم الحاكم فاجتهد

#### رئيس التدرير الوليث بني معمد الإدراج الفتص معمد بن كامل يومث

#### سعر البيع للعددين

كلمة المجاهد : ما حصدته الدماء هل تعصف به الأهواء ؟!

الفتاوى : الشرط الجزائي ، حكم الطواف والسعى راكباً

# الراسلات عنوان المراسلات عنوان المراسلات الإسلام المراسلات المراس

#### في هذين العددين

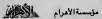
| لدولة في الإسلام (نبذة عن بعض معالم الدولة في الكتاب والسنة)          |
|-----------------------------------------------------------------------|
| زكية النفوس : طعام أهل النار                                          |
| ضايا منهجية : أضواء على مناهج التغيير المعاصرة                        |
| قاءات : الشيعة والميليشيامن عوائق قيام حكم إسلامي: الشيخ سميع الله,   |
| ن خصائص الغرقة الناجية                                                |
| ستدراكات على مقال: الوضع في الحديث.                                   |
| راسات حديثية : الواهيات والإسرائيليات في تفسير ابن كثير (رحمه الله)   |
| إمام ابن أبي العز الحنفي والاعتصام بالكتاب والسنة                     |
| ن ذاكرة التاريخ : يوم أن دفعت الصين الجزية !!                         |
| ع مسلمي كل مكان : مسلمو تركستان الشرقية أو المستعمرة الجديدة          |
| شيعة في كابل ماذا يريد حرب وحدت الرافضي ؟                             |
| لامح الفرقة في تاريخنا الإسلامي                                       |
| خصيات تحت المجهد : "علي عبد الرازق" أول من جاهر بفصل الدين عن السياسة |
| لقلام القراء: صبية الأولين أم رجال الآخرين؟!                          |
| 11/4117 1 1 1                                                         |

| **                               |
|----------------------------------|
| يحرر الشيك باسم :                |
| Sheikh Samiullah الشيخ سميع الله |
| على رقم الحساب التالي بالدولار:  |
| OMAN BANK FCA/AIC (800) PESH.    |
| HABIB BANK FCA (50370) PESH.     |
| ويرسل على عنوان المراسلات        |

التدعات

#### وكلاء توزيع المجاهد

محمر



القاهرة: ت . . ٥٥٥٧ - ٢٢٢٥٤٧

- ۲۲۲۸۰۷شارع الجلاء

اليمن

ذَارُالِعُكَلِمُ الْمِعْدِينَ وَالْمُعْتَلِدُنَ وَالْمِعْتِدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْدِينَ الْمِعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْمِينَ الْمُعِلِيلِ الْمُعِلْمُ الْمُعْمِينِ الْمُعِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِ

ت ۲۱۸۷۲ من . ب: ۱۱،۷

قطر

مكتبة الأقصى الإسلامية : ت ٢٧٤٠٩

الشركة الشريفية للتوزيع والصحف (سوشبريس) الدار البيضاء: هاتك ٤٥، ٧٥، ٢٤ صندق بريد: ١٨٦، ١٢

المغرب

72 77 7.

44

13

٥٤ ٥٨

77

77

٦٨

#### الإمنام ابسن أبسي العنيز المنتفسي والاعتصام بالكتاب والبنة

فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر (رواه البخاري ومسلم عن عمرو بن العاص).

وكما أنه يجب أن نلتمس للأثمة الكرام الأعذار في مخالفتهم للنصوص على ما حرره شيخ الإسلام ابن تيمية في رفع الملام عن الأئمة الأعلام هذا الكتاب الذي قال فيه العلامة القاسمي إنه جدير بأن يرحل إليه لو كان بالمىين.

وما أجمل قول الإمام أبى جعفر الطحاوي في عقىدته :

وعلماء السلف من السابقين، ومن بعدهم من التابعين، أهل الخبر والأثر، وأهل الفقه والنَّظر، لا يُذكرون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء، فهو على غير

#### الطريق إلى طلب العلم النافع

وكما قرر ابن أبي العز، أن الواجب على من طلب العلم النافع أن يحفظ كتاب الله ويتدبره وكذلك من السنة ما تيسر له ومن اللغة والنحو ما يُصلُّحُ به لسانه ويستعين به على فهم الكتاب والسنة، وكلام السلف الصالح، ثم ينظر في كلام العلماء والصحابة، ثم من بعدهم، ما تيسر له ذلك من غير تخصيص، نما اجتمعوا عليه لا يتعداه، وما اختلفوا نيه نظر في أدلتهم، بغير هوى ولا عصبية، ثم بعد ذلك «من يهد الله فهو المُهتد ومن يُضلل فلن تجد له وليا مرشداً».

هذا وكانت وفاة العلامة ابن أبي العز عام اثنين وتسعين وسبعمائة للهجرة، رحمه الله وجزاه خيراً. «ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين أمنوا إنك رؤوف رحيم،





## يرم أن دفت الدين الجريجة

بقلم: د. أبومحمد

#### كيف دخل الإسلام إلى تركستان الشرقية ؟!

بعد أن فتح المسلمون بلاد ما وراء النهر (١) بقيادة قتيبة بن مسلم الباهلي عام ٩٥هـ – ٢١٧م ووصلوا إلى حدودها الشرقية واجهتهم قمم الجبال الشاهقة حيث هضبة بامير التي تسمى سقف العالم وجبال تيان شيان فلم تمنعهم تلك الحواجز المنيم من الوصول لهدفهم فلو كانت غايتهم هي مجرد السلب أو الاحتلال المقات بهم الخيل وحطت بهم الهمة إزاء اجتياز تلك الموانع، ولو كانت غايتهم الوصول إلى أماكن منيمة تدفع عنهم خطر الأعداء لكانت هذه الحدود أفضل خط دفاعي ولو كانت غايتهم المال والمغانم لاقتصر زحفهم على المناطق الخصبة على يتهم المال والمغانم لاقتصر زحفهم على المناطق الخصبة ولابتعدوا عن تلك الصحاري المجدبة والقفار الواسعة ولكن غايتهم إعلاء كلمة لا إله إلا الله ونشر العقيدة وهذه الغاية التي دفعتهم لاجتياز القمم الشوامخ.

#### فتح فرغانه

انحدر المسلمون على السفوح الشرقية لتلك الجبال يرفعون راية الإسلام وينشرونه بين السكان الترك (<sup>۲)</sup> ففي عام ٩٤هـ -

به به الله المسلمين على المسلم الباهلي نهر جيحون متوجها إلى فرغانة وهو إقليم كثير الغيرات من أقاليم نهر سيحون في بلاد ما وراء النهر فامسطدمت قوات قتيبة بقوات أهل فرغانة في مدينة أخجندة الخط الدفاعي الأول لفرغانه وقارم أهلها مقاومة عنيفة أضطرت قتيبة إلى الاشتباك بهم مراراً وفي كل مرة يكون الظفر فيها للمسلمين حتى انتهت مقاومة أهل فرغانه وحلفائهم الذين جاؤا مدداً لهم من مدينة كاشفر.

#### فتح كاشغر

وبعد فراغ قتيبة بن مسلم من إقليم فرغانه سار من مرور عاصمة خراسان على رأس جيشه وحمل الناس أولادهم ونساهم معهم واستقروا في سمرقند وأبقوهم فيها تحت رعاية المسلمين من أهل سمرقند التي كان الإسلام قد انتشر فيها انتشاراً سريعاً موفقاً.

وفي فرغانه أكمل تتبية استعدادات جيشه القتال وبدات مجموعة خاصة من الجيش في تمهيد العوارض الطبيعية التي تعرقل مسيرة الجيش فقاموا بتمهيد "شعب عصام" وغيره من العوائق وتقدم تتبية على رأس جيشه من فرغانه سالكا الطريق التجارية التي تربط مدينة فرغانه بمدينة 'كاشفر' ماراً بجنوبي بحيرة "جاتيركول" السوفيتية حالياً على الحدود الصينية



## يوم أن دنمت الصين الجزية

السونيتية مقتصاً معر تيترك في تركستان الشرقية وبعث مقدمه أمام جيشه إلى كاشفر فتقدمت حتى وصلت إلى هدفها بعد أن أزاحت المقاومة الطفيفة التي واجهتها في طريقها وفتح جيش تقيية -بفضل الله وحده- مدينة كاشفر والتي تسمى الآن في عهد الصين الحديثة مدينة سوقى ثم أوغل تقيية في الفتوحات حتى قارب حدود الصين القديمة ففتح جنفريا وطرفان التي تسمى الآن "موتاين" ثم فتح "قانو" التي تقع تماماً في منتصف الصين الحالية.

#### ملك الصين يطلب المفاوضات

أحس ملك الصين بالخطر الإسلامي فقد اخترق تنيية حدود الصين الغربية فكتب إليه ملك الصين أن أبعث إلي رجلاً شريفاً يخبرني عنكم وعن دينكم فوافق قتية على طلب ملك الصين واختار اثنى عشر رجلاً من جيشه من أهل الصلاح والتحمل وأمر لهم بعده حسنه وكان عليهم هبيرة بن المشعرج الكلابي خطيباً مفوهاً وقال قتيبة للوفد "إذا دخلتم على ملك الصين فاعلموه أنى قد حلفت أني لا أنصرف حتى أطأ بلادهم وأختم ملوكهم وأجبى خراجهم.

فلما قدم الوقد على ملك الصين لبسوا الأبيض من الثياب وتطييوا وأخذوا أماكتهم في مجلسه فلم يكلم الملك الوقد وقيل لهم انصرفوا فلما انصرفوا قال الملك لحاشيته كيف رأيتم هؤلاء؟! قالوا رأينا قوماً ما هم إلا نساء وهكذا دائماً تكون حاشية السوء وفي القد دعاهم الملك إلى مجلسه ولبسوا الوشى وعمائم الخز وغدوا عليه فلما دخلوا عليه قبل لهم ارجعوا فانصرفوا وسال للملك حاشيته كيف رأيتم هؤلاء؟! فقالوا: هذه أشبه بهيئة

الرجال من تلك. وفي اليوم الثالث دخلوا وقد شدوا سلاحهم وابسوا الخوذ والمغافر (٢) وأخذوا السيوف والرماح والقسى وركبوا خيواهم فرآهم ملك الصين مثل الجبال مقبلة فلما دنوا من مجلس الملك ركزوا رماحهم ثم أقبلوا مشمرين فوقع الخوف والرهبة في قلوب القوم وقيل للوفد "ارجعوا" فامتطوا خيواهم وأخذوا رماحهم وبفعوا خيواهم كانهم يتطاردون فقال الملك لاصحابه كيف رأيتم هؤلاء فقال الذلك الصحابة كيف رأيتم هؤلاء فقال الذلك

#### ويسجل التاريخ هذه الكلمات

وفي مساء ذلك اليوم دعاهم فقال الملك لهبيرة: "قد رأيتم عظم ملكى وأنه ليس يمنعني منكم أحد وأنتم في يدي بمنزلة البيضة في كفِّي فلماذا صنعتم في زيكم الأول والثاني والثالث ما صنعتم؟ فقال هبيرة: أما زينا الأول فلباسنا في أهلنا وأما الثاني فاذا أتينا أمرامنا وأما الثالث فزينا لعدوبنا فقال ما أحسن ما دبرتم دهركم"!! فانصرفوا إلى صاحبكم فقولوا له ينصرف فإني قد عرفت حرصه وقلة أصحابه وإلا بعثت عليكم من يهلككم ويهلكه فقال هبيرة للملك في ثقة المؤمن: كيف يكون قليل الأصحاب من أول خيله في بلادك وأخرها في منابت الزيتون (1) ؟ وكيف يكون حريصاً من خلف الدنيا وغزاك؟ وأما تخويفك بالقتل فإن لنا أجالاً إذا حضرت فأكرمها القتل فلسنا نكرهه ولا نخافه.. فأصيب الملك بالذهول من هول ما سمع وبدا الخزى واضحاً على وجهه فتساء في قول لين: فما الذي يرضى ماحبك؟ فأجابه هبيرة في حسم: إنه حلف ألا ينصرف حتى يطأ أرضكم ويختم ملوككم ويُعطى الجزية"، فقال الملك في انهيار تام: فانا نخرجه من يمينه: نبعث إليه بتراب من تراب أرضنا فيطأه ونبعث أبنامنا فيختمهم ونبعث له مالاً يرضاه، ودعا الملك بصحاف من ذهب فيها تراب من أرض الصين وبعث بحرير وذهب وأربعة غلمان من أبناء ملوكهم ثم أجاز الوفد فأحسن جوائزهم فقدموا على قتيبة الذي قبل الجزية بختم الغلمان وردهم إلى الملك تراب الصين، ومنذ ذلك اليوم دفعت الصين الجزية للمسلمين.

بيان سن

# جماعة الدعوة إلى القرآن والسنة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد : فإنه من أوجب الواجبات التواصي بالحق والتعاون عليه والتناصر في دعوة التوحيد واتباع السنة.

ولقد قام إخواننا المسلمون في كثير من البلاد بذلك الواجب -لاسيما إخواننا المخلصين في السعودية- فنحن لن ننسى وقفة إخواننا الذين ناصرونا بأموالهم وأنفسهم ودعانهم بل وبدمائهم حيث لقى عدد كبير منهم ربه مجاهداً على أرض أفغانستان.

وجماعة الدعوة إذ تتقدم بجزيل الشكر إلى الإخوة المحسنين الذين دعموا هذا الجهاد تذكرهم بالأعباء الثقيلة الملقاة على عاتق الجماعة لمواصلة مابدأته من الدعوة والجهاد حتى نقطف شمار جهودنا في مجال التعليم والدعوة، ولا ومساندتكم يتعذر علينا استكمال تخريج الدعاة والمعلمين الذين بدأنا في تعليمهم وتربيتهم منذ سنوات.

والله نرجو أن نرى دعاتنا ينتشرون في ربوع البلاد يدعون إلى التوحيد ينشرون السنة ويقمعون البدعة.

وفقكم الله وأعاننا وإياكم على نشر التوحيد والسنة.

أخوكم / سميع الله أمير جماعة الدعوة إلى القرآن والسنة

والسبب الحقيقي لعودة قتيبة مجيشه هو ومعول خبر وفاة الوليد بن عبد الملك الذي كان سنداً قوياً لقتيب وتولي سليمان بن عبد الملك الخلافة من بعده وكان لا يميل إلى قتيبة واثناء عودة قتيبة بالجيش قتل في فرغانه سنة ٩٦٦ على يد أحد العرب ورثاء كثيرون منهم جرير الذي قال في رثائه :

ندمتم على قتل الأمير بن مسلم

وأنتم إذا لا قيتم الله أنسدم

لقد كنتم في غزوة في غينمة . وأنتم لن لا قيتم اليوم مغنه

على أنه أفضى إلى حور رب

وتطبق بالبلوى عليكم جهنم

فرحم الله قتيبة بن مسلم وجزاه خيراً عمن أسلم في التركستان وغيرها على يديه بفتح تلك البلاد هم وذرياتهم إلى يوم الدين. ويسر لهذه البلاد البعيدة والاسيرة في أيدي شيوعيي الصين قتيبة آخر يخلصها من قبضتهم ويحرر المسلمين فيها فتعود "سين كيانج" إلى اسمها الأول التركستان الشرقية".

ورثاه عبد الرحمن بن جمانه الباهلي فقال:

كأن أبا حفص قتيبه لم يســـر

بجيش إلى جيش وام يعل منبـرأ

وام يخفق الرايات والقوم حواس

وقوف ولم يشهد له الناس عسكرا

دعته المنايا واستجاب لرب

وراح إلى الجنات عفاً مهطـــراً

# الهوامش

- (١) بلاد ما رراء النهر: كان نهر جيحون "أموداريا" حالياً يعد الحد الفاصل بين الأتوام الناطقة بالفارسية والتركية أي إيران وتوران فما كان شماله أي رراء من إقاليم سماها العرب ما رراء النهر".
- (٢) الترك : التركمان هم سكان تلك المنطقة وكان التركستان الشرقية ضمن دولة كول ترك حتى عام ١٩٧ هـ .
- (٢) المفافر: جمع مغفر: نوع من الدرج يتقنع به المتسلح على رأسه.
  - (٤) منابت الزيتون: يقصد منطقة البحر الأبيض المتوسط.

■ الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد: فتواصل المجاهد كشف زيغ الفرق الضالة وبيان خطرها على الإسلام وأهله، حيث يتناول الكاتب في هذا العدد أقوال زعيم الرافضة في هذا العصر بالنقد والتحليل والرد بما يذب به عن أعراض خير الخلق بعد الأنبياء وهم صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ويفضح الكاتب هؤلاء الملاحدة في ادعائهم نقص القرآن وعدم تمام الرسالة... إلى غير ذلك من العقائد الضالة والآراء المضلة ■■

الملقة الثانية بقم: د. أبو عبد الله الأثري

# تقريره أن الدين ناقص وأن الوحي لم ينقطع

ذكرنا في الحلقة الماضية جزماً من مفتريات الضيني من خلال كتابه (كشف الاسرار)، ونكمل تناولنا الكتاب حيث يقول (في ص ١٤٢ من كتابه: كشف الاسرار) ذكر حديثاً من كتابه، نصه: (إن جبريل كان ياتي بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم الفاطمة باتباء من الفيب،

فيقوم أمير المؤمنين بتدرينها وهذا هو مصحف فاطمة).

فعلى مذهب الخميني أن الرسول صلى الله عليه وسلم مات والدين ناقص بقي منه أمور لم تكمل، تنزل بها جبريل بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم على فاطعة.

وبهذا يكن قول الله تعالى: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً»، ليس بحق عند

عدو الله الخميني، وليس بصدق، أو يكون علي وفاطمة كذبا على الله وعلى رسوله، وغيرا وبدلا في كتاب الله، وحاشاهم ذلك رضي الله عنهم.

وعلى هذا أيضاً يكون قول الله تعالى: وإنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون، ليس بحق عند الخميني المجرم.

وهذا عنوان من الروافض على الدين، والرسول صلى الله عليه وسلم وعلى أهل بيته، وهذا من أعظم الخقد على الدين. تعالى الله عما يقولون طوا كبيراً.

مذا وقد صرح الخميني أن النبي مثل الله عليه وسلم لم يتم الدين ولم يبلغ الرسالة كما ينبغي فقال بعد أن ذكر قول الله تعالى: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً». كتاب (كشف الأسرار): (وواضح أن النبي لو كان قد بأيغ بأمر الإمامة طبقاً لما أمر به الله ويذل المساعي في هذا المجال، لما نشبت في البلدان الإسلامية كل هذه الاختلافات والمشاحنات والمعارك، ولما ظهرت ثمة خلافات في أمعول الدين وفريه (ا)!

فعنده أن النبي صلى الله عليه وسلم ثم يبلغ الرسالة كاملة كما أمره الله تعالى ظهذا احتاج الأمر إلى تنزل الوحي بعد موته صلى الله عليه وسلم، وهذا لا يقوله إلا كافر بالقرآن والسنة.

لقد شهد الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين في حجة الوداع وبمن فيهم علي

رضي الله عنه وغيره من آل البيت، شهدوا جميعاً النبي صلى الله عليه وسلم بإبلاغ الرسالة كما في صحيح مسلم من حديث جابر رضي الله عنه لما خطب النبي صلى الله عليه وسلم الناس في حجة الرداع قال: "الا هل بلغته قالوا: نعم. قال: اللهم فاشهد"، ونحن نشهد أنه صلى الله عليه وسلم بلغ الرسالة وأدى الامانة ونصح الامة وجاهد في الله حق جهاده صناء الخميني أم أبى-

3- سبه لأصحاب رسول الله صلى
 الله عليه وسلم

وفي ص ١٣١ عقد فصلاً بعنوان : مخالفة أبي بكر لنصوص القرآن!

وفي ص ١٣٥ عقد فصلاً أخر بعنوان: مخالفة عمر لكتاب الله، وكفر فيه عمر بن الخطاب رضي الله عنه!، وهو كما قيل: (رمتني بدائها وانسلت)، يرمي (ثاني أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فضلا) بمخالفة القرآن وهو الذي يخالف القرآن.

قال تعالى: ووالذين جاوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوينا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم.

فلا أضل ممن يكون في قلبه غل على خيار المؤمنين، وسادات المتقين، وأولياء الله تعالى بعد النبيين.

وقد قيل لعائشة رضي الله عنها: 'إن ناساً يتناولون أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أبا بكر وعمر فقالت:



كتابه مترجمأ بالعربية



كتابه بالفارسية

عليه وسلم: "لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه"

ورحم الله أبا زرعة الرازي حيث يقول: (إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعلم أنه زنديق، وذلك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم عندنا حق والقرآن حق وإنما أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإنما يريون أن يجرحوا شهورنا ليبطلوا الكتاب والسنة والجرح بهم أولى وهم زنادة).

فالخميني عندما يطعن في الصحابة رضي الله عنهم لا يقصد من ذلك إلا هدم الدين بكامله، لأن الدين وصطنا من طريقهم فإذا كانوا على قرله كذبة وكفاراً فالدين ليس صحيحاً لأنه وصلنا من طريقهم.

هذا قول الأفاك في أصحاب النبي

وما تعجبون من هذا انقطع عنهم العمل فأحب الله أن لا يقطع عنهم الأجر".

وثبت في صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: (أمروا أن يستفووا لهم فسبوهم). وروى اللالكائي شرح الاعتقاد عن الشافعي –رحمه في شرح الاعتقاد عن الشافعي –رحمه الله- أنه قال: أما أرى الناس ابتلوا بشتم أصحاب محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا ليزيدهم الله عز وجل بذلك ثواباً عند انقطاع عملهم قلت ومراده بالناس هنا: أي الروافض إذ لا يجرؤ على سب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم غيرهم.

ولا شك أن ساب المسحابة داخل دخولاً أولياً في مدلول قوله تعالى: دوالذين يؤذين المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتملوا بهتاناً وإشاً مبيناً.

وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال قال صلى الله

صلى الله عليه وسلم رضي عنهم الذين شهد لهم الله بالفضل وشهد لهم نبيه ملل الله عليه وسلم بذلك قال تعالى: 
مكنتم خير أمة أخرجت للناس». وقال اتعالى: محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ورضوانا سيماهم في وجومهم من أثر السجود...» إلى آخر الآية من سورة الشهمين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فانزل السكينة عليهم وإغابهم فتحاً قريباً»، وغيرها من الآيات.

ما في قلوبهم فانزل السكينة عليهم وغران بن حصين رضي الله عن وعران بن حصين رضي الله عنه وعران بن حصين رضي الله عنه قال صلى الله عليه وسلم: خير قال عليه وسلم: خير قال ملى الله عليه وسلم: خير قال ملى الله عليه وسلم: خير قال ملى الله عليه وسلم: خير

يلونهم متفق عليه. قال ابن كثير في تفسيره: (...فياديل من ابغضهم ال سبهم، أو أبغض أو سب بعضهم، ولا سيها سيد الصحابة بعد الرسول وخيرهم وأفضلهم أعني الصديق الأكبر والخليفة الاعظم أبا بكر بن أبي قطافة رضي الله عنه فإن الطائفة المغذولة من الرافضة يعادون أفضل

الناس قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين

الرفض الشرالمتطير..

الصحابة ويبغضونهم ويسبونهم عياداً بالله من ذلك. وهذا يدل على أن عقولهم معكسة وتلويهم منكوسة فاين هؤلاء من الإيمان والقرآن إذ يسبون من رضي الله عنه) أ.هـ . وقاله عند تفسيره لقوله دوالسابقون الأولون...ه الآية من سورة التوية.

٥- تفضيله لأثبتهم على الأنبياء
 واللائكة

قال الغميني في كتاب (المكربة الإسلامية) ص 7 ه: (وإن من ضروريات مذهبنا أن لأثبتنا مقاماً لا يبلغه ملك مقرب ولا نبي مرسل) فهنا يجعل الفميني وللمرتكة، فمن أين أتى بهذا التفضيل؟! وما دليله عليه؟! وما حجته فيه؟! ليس ثم دليل لديه، إن يتبعون إلا الظن وما تهرى الانفس، ومن أضل ممن أتبع هواه بغير هدى من الله، إن الله لا يهدى القوم الظالمن.

وقد قال الله تعالى: «الله يصطفي من الملائكة رسلاً ومن الناس إن الله سعيعُ بميرُ ، فقي هذه الآية وغيرها يبين الله فضل الأنبياء والملائكة وأنه امسطفاهم واختارهم على العالمين، وهذا من أعظم بتفضيل الله لهم ويتكريمه إياهم، ومع هذا فرسب، بل يجعل لهم أموراً هي من خصائص الرب سبحانه كالتصرف في خلاد، في ذلك.

ويشب الرافضة في ذلك المتصوفة الذين يفضلون الأولياء على الأنبياء، كما قال شاعرهم:

مقام النبوة في بـــرزخ

فويق الرسول وبون الولي! فالصوفية والرافضة مسنوان، وكلاهما للسنة شانئان، والله على ما يصفون وحده المستعان.

تصريحه بأن له القدرة على هدم أركان الدين ومساجد المسلمين

قال الضيئي في كلمة أذيعت له في إذاعة طهران: (.... وأنا أقول جهاراً بأن الحكومة تستطيع أن تتسخ ركتاً من أركان الدين، وإذا رأى الحاكم غلق السباجد وهدمها مناسباً فله أن يقعل ذلك)! هذه الفقرة نقلاً عن كتاب (رحلتي إلى العراق وإيران) لـ (احت جل

تنصيصه في الدستور بأن حكم حكرمت يكون بالمذهب الاثنى عشري نص الخميني في الدستور العام للحكومة الإيرانية بأن الحكم يكون فيها بالذهب الاثنى عشري الرافضي، فقال في المادة رقم (۱۳) من الدستور:

أن الدين الرسمي لحكومة إيران هو مذهب الاثنى عشرية المبني على اللقة الجعفري، وهذه المادة من الدستور أبدية غير قابلة للتغيير والتبديل).

فالدعوة التي يدعو إليها الخميني ليست دعوة إلى الإسلام بل دعوة للدخول في هذا الدين الرافضي الخبيث، وتحكيمه ليس بشرع الله بل بما قرره أسلافه

الروافض فسمى حكومته (الحكومة الإسلامية) وحقيقتها أنها رافضية تسعى لهدم الإسلام جملة وتفصيلا.

٨- تقريره لمشروعية التقية :

ني ص ١٤٨ من كتابه (كشف الاسرار) أخذ يقرر مشروعية التقية وأنها حكم من أحكام الله المؤكدة وأن من لا تقية له لا دين له، ثم عرف التقية نقال: (والتقية معناها أن يقول الإنسان قولاً مفايراً للواقع، أو يأتي بعمل مناقض لمازين الشريعة).

هذا هو عمل المنافقين دوإذا لقوا الذين أمنوا قالوا: أمنا وإذا خلوا إلى شياطينهم قالوا إنا معكم إنما نحن مستهزئن).

والتقية هي الكذب وقد قال تعالى: «إنما يفتري الكذب الذين لا يؤمنون بآيات الله وأولئك هم الكاذبين».

أما الخميني نقد جعل الكذب شريعة له وديناً يأمر به، وهل يقوم دينة الفاسد إلا باستعمال الكذب والدجل على المسلمين!.

ومقصود الخميني من قوله (أو يأتي بعمل مناقض لموازين الشريمة) أي يأتي بعمل من أعمال الإسلام المناقضة لموازين الشريعة الرافضية الإثنى عشرية ليخدع المسلمين أنه منهم، وهو عين مقصوده بقوله (أن يقول الإنسان قولاً مفايراً للواقع) يعني: أن يقول مثلاً: أنا عبد الله وأؤمن برسول الله، والواقع أنه يعبد الأثمة

٩- مصادره في أفكاره:

أما إن سالت عن مصادره في تشريعه، ومن أين يستقي أفكاره فالجواب على ذلك، أنه يستقيها من مصدرين:

الأول: كتب الرافضة والتي من أهمها عنده (الكافي) للكليني، الذي يثني عليه كثيراً، وقد رُجه إلى الخميني سؤال عن مصادره التشريعية فأجاب بأنه يستقيها من كتب أربعة وهي: (الكافي للكليني) و (من لا يحضره الفقيه لمحمد بن علي بن بابويه)، و(تهذيب الأحكام للطوسي) و (الاستبصار اللطوسي) يضاً).

ولا يخفى ما في هذه الكتب من الكفر والضلال والانحراف، وأما كتب أهل السنة فهر يعرض عنها تماماً بل ويرى أن ما فيها منكر وباطل.

الثاني: كتب الفلاسفة والمناطقة من الملاحدة الكفار، فهو يكثر النقل عنهم فانظر مثلاً من ص ٥٤-٨٥ من كتابه (كشف الأسرار) فهو في هذه الصفحات يستشهد بأتوال كبار الفلاسفة ويحتكم إليهم مثل ديكارت، وأفلاطون، وسقراط، وتاليس، وغيرهم من فلاسفة اليونان ويرى أن اقوالهم هي الحجة والمحتكم.

فاسمع إليه ماذا يقول بعد ذكره لاتوال هؤلاء الفلاسفة: (هل يحق لنا أن نتجاهل أفكار الآلاف من كبار الطماء والفلاسفة بنتنكر لآرائهم العقلية الحسية الحاسمة!

هذا هو الغميني وهذه نبذة مختصرة جداً عن بعض أفكاره الهدامة، وكل فقرة

مما تقدم كافية في بيان ضلاله وانحرافه وكفره وزندقته.

فهذه الأوراق القليلة كشفت بعض أفكار الخميني الخطيرة التي يريد بها الكيد للمسلمين، فشره على المسلمين مستطير وخطره كبير، والمسلمون إن لم ينتبهوا فستكون العاقبة وخيبة، ومتى تمكن من أمر أحد المسلمين أذاقه الويل كما يُفعل بأهل السنة في إيران، فكم زُج في السجون منهم، وكم قتل منهم، وكم حدل ولا قوة إلا بالله.

ومن أراد أن يتعرف على المزيد من عائد هذا الخبيث فليراجع وصية الخبيني وقد نشرت مراراً بالعربية والفارسية وتوزع في مراكزهم، ونشر جزء منها في المجاهد عدد ١١ وقد أقتى كثير من علماء أهل السنة بكفره منهم فضيلة الشيخ الالباني (راجع نص الفتوى عدد ١٤ المجاهد). ومن شاء التعرف على عائد وخطر هذه الفرقة وضلالاتها قديماً وحديثاً فليرجع إلى الكتب التالية:

- منهاج السنة النبوية لابن تيمية. -المنتقى للذهبي.

- وجاء نور المجوس لعبد الله الغريب. -الثورة الإيرانية في ميزان الإسلام لمحد منظور التعماني.

- كتب إحسان إلهي ظهير

يتبع في العدد القادم إن شاء الله

ويؤمن بإبليس.



إعداد : (د. أبو محمد)

# خلفية جغرافية

تقع تركستان الشرقية أن سين كيانج في قارة أسيا حيث تعتبر الآن الإقليم التاسع عشر من أقاليم جمهورية المسين الشيوعية ويحدها من الشمال سيبريا ومن الجنوب كشمير ومن الشيق منغوليا والمسين ومن الغرب تركستان الغربية الماجيكستان وأوزيكستان ومي بلاد يشكل المسلمون فيها نسبة ٥٨/ المساحة: ٦. أمليون كم مربع أي ما يقارب سنس من مساحة المسين، وعدد السكان: ٥١ مليون نسمة وهي بلاد بتناف من قوميات متعددة حيث كانت عرضة لمرير أجناس كثيرة بسبب موقعها التجاري على طريق الحرير الشهير الذي كان يربط بين المسين القديمة وبلاد الغرب ويشكل الأويفور المسلمون إلاقاد جنكيزخان ٥٨/ وهناك الهري وهم أحفاد العرب والقرغيز والقازاق.

الموارد الطبيعية: البترول يتوفر في الحوض الشمالي من

■ الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد فلقد كانت ممالك المسلمين تمتد شرقاً وغربأ بطول الدنيا وعرضها ومن تلك الممالك مملكة تركستان التي ابتلعها المد الشيوعي في الصين وروسيا لتقتسم روسيا الجزء الغربي، وتستحوذ الصين على الجزء الشرقى لتضيع تلك البلاد الإسلامية التي أنجبت للأمة البخاري ومسلماً وسيبويه والجرجاني وغيرهم، كما ضاعت غيرها من قبل لتنقرض المعالم الإسلامية على خارطة العالم يوماً بعد يوم وجيلاً بعد جيل حيث تتبدل الأسماء وتتغير المعالم وينمحي التاريخ من العقول. وفي هذه الأيام وبعد انحسار الشيوعية تحاول سين كيانج أو تركستان الشرقية أن تتنفس نسائم الاستقلال لتطالعنا الصحف بأخبار عن مخاوف الصين من انفصال سين كيانج أو المستعمرة الجديدة أو تركستان الشرقية: فإلى هناك لنلقى الضوء على قضية من قضايا المسلمين قبل فوات الأوان .

جبال تيان شيان كما ترجد كميات مائلة من القحم خاصة في شمال كولدجا وقد وصفها علماء الجيرارجيا باتها يمكن أن تسد احتياجات العالم كله لمدة ستين عاماً كما يرجد اليورانيوم والفاز الطبيعي والزمرد والفضة والنحاس واللاهب والكبريت أما ثرواتها الطبيعية فالقمح هو أهم المزروعات وهناك الأرز والقطن وتشتهر واحة طرفان بشار الفاكهة خاصة العنب.

أهم المدن: يعيش سكان تركستان في واحات تقع على مجاري الأوبية في سهل 'رونغارية' وحوض 'تاريم' وأهم هذه الواحات هي:

 ١- أورومجي: وهي العاصمة وتقع جنوب سهل زونغاريه وقد تغير اسمها اليوم إلى "تيهوا".

٢- كا شفر: تقع على ضفة نهر تاريم وفتحها قتيبة بن
 مسلم الباهلي عام ٩٦هـ وتغير اسمها اليوم إلى شوفو.

٣- يارقند: في حوض نهر تاريم الأعلى وتسمى اليوم

٤- خوتان: . تقع على رافد كبير لنهر تاريم وتسمى اليوم "هوتين".

ه- أقصو: وفي الغرب وتسمى اليوم 'وونسوه'.

وهناك واحة طرفان وواحة حامى في أقصى الشمال الشرقى وتسمى اليوم كومول.

وهكذا يلاحظ أن المدن قد تغيرت أسماؤها ليقطع

حاضرها عن ماضيها الإسلامي الزاهر.

# تركستان بعد الفتح

فتح قتيبة بن مسلم الباهلي كاشغر في عام ٩٦هـ وذلك في عهد الوليد بن عبد الملك وأرسل إلى ملك الصين وفدا بقيادة هبيرة بن المشمرج ودارت بينهما مفاوضات أيقن بعدها ملك الصين أنه منهزم لا محالة إذا واجه المسلمين محارباً فأذعن إلى

دفعت الصين الجزية وانتشر الإسلام في ربوع تركستان الشرقية وبنيت المساجد وعمرت الدور أيما إعمار، واستمر الحال هكذا حتى بدأ المسلمون يركنون إلى الدنيا فأصابهم الضعف والخور فانتبه ملوك الصين ووجدوا الفرصة ليتخلصوا من الجزية التي يدفعونها للمسلمين وبدأت تركستان الشرقية تتعرض لهجمات الصينيين فإبان اضمحلال الدولة الأموية عم الاضطرابات منطقة تركستان الشرقية وانتهز الصينيون الفرصة فاعتدوا عليها وضموها إلى بلادهم في عام ١٢٤هـ.

ولكن لما قامت الدولة العباسية ( عام ١٣٤هـ ) أرسلت مدداً إلى الترك المسلمين هناك فهزموا الجيش الصيني وردوه خاسراً في معركة " تالاس " المشهورة واستنقنوا تركستان الشرقية من



أيدى الصينيين.

وفي عام ٣١٦هـ اعتلى عرش تركستان الشرقية "ستاتوك بوجراخان الذي أسلم قبل أن يتولى العرش وقد اتخذ لنفسه اسم 'عبد الكريم ستاتوك' وأسس أول امبراطورية إسلامية في عام ٢٢٢ هـ فعمرت البلاد وبنيت المساجد والمدارس والمكتبات وألفت الكتب وظهر العلماء مثل: أبي المعالى محمد بن الحسن بن هاشم الكاشغري سمع الحديث وطلب التفسير توفي عام . ٥٥ هـ ومنهم أبوعبد الله الحسين بن على بن خلف الألمى الكاشغرى كان شيخاً فاضلاً وله تصانيف كثيرة بلغت في الحديث وحده مائة وعشرين مصنفاً توفى عام ٤٨٤هـ .

وفي عهد الحكم المغولي للصين استطاع رجل مسلم يعرف بالسيد الأجل أن يصل إلى الحكم فحكم المنطقة بالعدل وازداد انتشار الإسلام وتوفى عام ١٧٨هـ ويقى أحفاده أصحاب مركز وسيادة حتى القرن الثالث عشر الهجري، وفي عهد الدولة المنشورية والتي سيطرت على البلاد أكثر من ثلاثة قرون في الفترة من ١٠٥٤هـ - ١٣٢٩هـ سامت السلطات هناك الأسر المسلمة سوء العذاب وصادرت أملاكهم وسلبت أموالهم وانتهكت حرماتهم مما دفع المسلمين هناك إلى مقاومة تلك السلطات في كل مكان وكان من أشهر تلك الحركات الجهادية حركة "جنقغ"

# ما حصيف الدماء على قصم

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه أما بعد: فلقد استبشرنا كثيراً حينما سمعنا عن فتح كابل وما من الله به على المجاهدين من الغير والغنيمة والظفر بأهل الشرك في أفغانستان. وما كدنا أن نفرح بالنصر حتى توالت علينا الأخبار بما لا يسر ولا يبشر بخير. وسرعان ما انقلب الفرح إلى حزن وتتابعت الأحداث بسرعة مذهلة من سوء إلى أسوأ ولا حول ولا قوة إلا بالله.

من ذلك تنصيب مجددي، ثم إدخال أو تدخل بعض العناصر الشيوعية في الحكومة الجديدة، مع تحالفات من بعض القادة معهم، ثم اعتراف الحكومة الجديدة بحزبي (حركت، ووحدت) الشيعيين وإدخالهما في تلك الحكومة، مع معرفة الجميع بعلاقتهما الوطيدة بإيران، وأنهما يُدعَمان مباشرة منها.

والكل يعلم كذلك أن أحداً من الشيعة لم يكن له دور في الجهاد ضد الشيوعية في أفغانستان يوماً اللهم إلا وقوفوهم حجر عثرة في طريق المجاهدين دائماً وأبداً.

وقد كثر الكلام في الآونة الأخيرة حول اعتبار المذهب الجعفري مذهباً معتمداً في أفغانستان كالمذهب الحنفي -على الرغم من أن كثيراً منهم رفض إدخال جماعة الدعوة في حكومتهم بحجة أنهم وهابية. بالإضافة إلى فقدان الأمن والأمان بنسبة كبيرة.

وأخيراً نفاجاً بانفجار الأحداث في داخل كابل، وإراقة دماء المسلمين، وقتل المئات من الأطفال والنساء والرجال بأيدي بعض



# السلبون ني تركستان الثرثية أو المستعرة الجديدة

في عام ١٢٤٢هـ والتي استمرت عامين كاملين ثم حركة "يعقوب بك عام ١٢٧٢هـ والذي كان يتخذ من كاشفر مقرأ له وكان المحرك العقلي لها هو الزعيم الديني "باي ين هو" وكتب لهذه الحركة الجهادية النصر وأعلنت تركستان الشرقية دولة مستقلة سلطانها "يعقوب بك" واستمرت تلك الدولة ثلاث عشرة سنة، ظن المسلمون خلالها أنهم حصلوا على الاستقلال وخلد بعضهم إلى الراحة ومع الأسف تقاعسوا عن نصرة إخوانهم المسلمين في أماكن أخرى من الصين مثل كانسو و شنسي حتى استطاعت القوات الصينية أن تقضى على المقاومة الإسلامية هناك في عام .١٢٩هـ وأعملت السيف في المسلمين هناك، وسيطرت الصين على كانسو" و "شنسي" وعندها جاء دور التركستان فزحف جيشان من الصين في عام ١٢٩٢هـ أحدهما بقيادة اليوكين تانغ والثاني بقيادة كين شوان وقصدا مركز الزعيم الديني "باي ين هو" وهاجما كاشغر فانهزم الزعيم الديني إلى أرض الروس وقتل سلطان البلاد يعقوب بك ووقعت تركستان مرة أخرى في أيدي الصينيين وتم رسم حدود تركستان من الشمال والجنوب ونُصب اليوكين تانغ واليا على كاشغر وجعل على كل مدينة من مدن تركستان الكبيرة مفوضاً امبراطورياً وحاكماً

وفي عام ١٣.٢هـ صدر مرسوم أصبح بعوجبه هذا البلد هو الإقليم التاسع عشر من أقاليم الصين وسعيت تركستان منذ ذلك اليوم باسم سين كيانج أي المستعمرة الجديدة.

وفي عام ١٣٥٣هـ شهدت البلاد أخر رمق من المقاومة الإسلامية استدرت لمدة خمسة أعوام الهمطر فيها الحاكم

الصيني "شان شي تسان" إلى طلب الدعم من الروس فأخمدت تلك الحركة بعد خمسة أعوام من المقاومة.

وفي عام ١٣١٨هـ - ١٩٤٩م وقع الانقلاب الشيوعي في الصين وأعلنت الثررة الثقافية وشهد المسلمون في الصين وتركستان الشرقية أسوأ فترات حياتهم حيث بدل التاريخ وشوه وعد تاريخ المنطقة جديداً لا يتجاوز قيام الثورة ويدلت أسماء المدن ونسيت أسماؤها الصحيحة حتى أصبح من الصعب الرجوع إليها اليوم في المصورات الجغرافية الحديثة ويدلت المقاهيم الاقتصادية فأصبح الحلال حراماً والحرام حلالاً واغتصبت الأموال باسم القانون وتحطمت المفاهيم الاجتماعية وتقلمت الرابط بين أفراد العائلة الواحدة واضعحلت الأخلاق كل هذا تحت شعار الثورة الثقافية.

وفي عام ١٣٧٠هـ قام الصينيون بخدعة جديدة لامتصاص غضب المسلمين فأعلنوا "سين كيانج " إقليماً يتمتع بالحكم الذاتي وتغير الاسم من سين كيانج إلى "سين كيان ديورزيزهيق" أي إقليم الاريغور الجديد المتمتع بالحكم الذاتي.

ورغم هذا الإعلان الزائف فقد عمدت السلطات الصينية إلى توطين قبائل الهان الصينية الكافرة في هذا الإقليم المسلم لإحداث اختلال في نسبة المسلمين هناك فجلبوا حوالي ٥ ملايين نسمة من تلك القبائل إلى هناك ليكونوا درعاً بشرياً لها لضمان سيطرتها على الإقليم.

# مرحلة جديدة من الاضطهاد

ورغم ادعاء الحكم الذاتي إلا أن التركمان المسلمين أهل البلد الاصليين لم يعنحوا حق تكرين حكومة خاصة بهم واستبد الصينيون بالسلطة.

وتحت شعار "الثورة الثقافية" أيضاً تم إلغاء الكتابة باللغة العربية التي ظلت تستخدم كلغة أولى في البلاد لمدة ألف عام تقريباً وتم إتلاف اكثر من خمسمانة ألف كتاب باللغة العربية بما في ذلك المصاحف وكتب الحديث حيث جمعت في ميدان كبير وأضرمت فيها النيران.

وتم إغلاق المدارس الدينية كافة وحوات ألاف المساجد إلى

اسطبلات الغيول أو مصانع وشرد أكثر من مائة ألف مسلم وطردوا من بلادهم وأجبر كثير منهم على تغيير دينهم ومن لم يرتد عن دينه أذاقوه من صنوف العذاب مالا يطيقه بشر حتى استشهد من المسلمين قرابة المليون حيث تم إعدام أكثر من ٢٠٠ ألف شخص في الفترة من ١٣٦٩هـ – إلى ١٣٦٩هـ وسيق أكثر من ٥٠٠ ألف شخص إلى معسكرات ضخمة للاعتقال.

وحددت نسبة الانجاب المسلمين بطفلين فقط وفرضت الغرامات على من يزيد عن تلك النسبة.

وزوجت المسلمات -قسراً - من غير المسلمين لإضاعة النسل المسلم كل هذا والمسلمون في بلادنا يلعبون ويلهون في بلاد أوربا وأمريكا بيددون الأموال التي وهبهم الله إياها، وظن الشيوعيين الصينيين هناك أن البلاد قد دانت لهم ولكنهم نسوا أن المسلمين هناك كانوا يستمسكون بدينهم ويستخفون به ويحافظون على البقية الباقية من دينهم وكتابهم وسنة نبيهم (صلى الله عليه وسلم) رغم انطماس الإسلام من معالم الحياة الاجتماعية.

#### الأمل الجديد

مع ظهور بشائر إسلامية في آسيا الرسطى عاد القلق يساور السلطات الصينية وأسرعت بقمع أي حركة إسلامية في المنطقة فدفعت الجيش ليقوم بحملة قمع دموية جديدة في إقليم المسلمين الذي يفترض أنه يتمتع بالحكم الذاتي فتتشر صحيفة "سين كيانج" في ١٨ شعبان ١٤١٠هـ قرار السلطات المحلية بمنع بناء مساجد جديدة أو مدارس لتحفيظ القرآن وكاتهم كانوا قد سمحوا بذلك من قبل!!

ويداً تنفيذ القرارات وعمت الاضطرابات أرجاء سين كيانج و ولتبدأ معها الحملة الدموية حيث قامت السلطات الصينية في يوم ١٤ رمضان ١٤١هـ بنقل قوات من الجيش إلى مدن كاشفر ا و خرتان و القصو وهي أكبر ثلاث مدن إسلامية في "تركستان الشرقية" بعد آورومجي العاصمة التي فرض فيها حظر التجول ومنع السكان من مفادرتها والصحافيون الاجانب من دخولها حتى ينقطع عن العالم أخبار الفظائع التي حدث هناك.

وبالطبع فإن وسائل الإعلام العالمية قد غضت الطرف عن

تلك الأحداث التي تزامنت مع أحداث بكين حيث كان الطلاب الصينيون معتصمين في ميدان "السلام السعاوي" في بكين فكانت التنظية الإعلامية الكاملة لأحداث بكين وكان التعتيم الإعلامي الكامل لأخبار المسلمين ولا عجب في ذلك فما الذي نتوقعه من وسائلهم الإعلامية. وأخذ مذيعر تلفاز أورومجي العاصمة يبثون تحذيرات القادة الشيوعيين للمسلمين مثل: "سيتم التخلص من العناصر السلبية بلا رجعة". ويذيعون خبر تورط "الحزب الإسلامي – الرجمي – لتركستان الشرقية في حملة التضاء على الكفار كما يدعى".

وها هي الصحف تطالعنا في هذه الأيام بخير صفير يتوارى بين الأسطر مفاده مخاوف وقلق لدى الحكومة الصينية من المساعي التي يسعى لها سكان إقليم سين كيانج – أر المستعمرة الجديدة أو بلاد "تركستان الشرقية" سابقاً من الانفصال – هذه هي بلادنا البعيدة. فهل زيدك القصاص من أخبارها؟! وهل بلغك الركبان من أنبائها؟!

#### المراجع

- ١- الكامل في التاريخ ، لابن الأثير ( المجلد الرابع ) ط . دار الفكر.
- ٢- البداية والنهاية لابن كثير، المجلد الخامس، الجزء التاسع، ط
   ، دار الريان.
- ٣- التاريخ الإسلامي، لمحمود شاكر، الجزء الرابع، ط المكتب
   الإسلامي.
- ٤- مواطن الشعوب الإسلامية في أسيا، التركستان الشرقية.
   محمود شاكر.
- ه- فتح كاشغر، لواء ركن محمود شيت خطاب، مجلة الأمة،
   معفره ١٤٠هـ.
- ٦- هل جاء الدور على مسلمي الصين ، المجتمع ٩٦٧ عدد ٢٧ شوال . ١٤١هـ.
- ٧- المسلمون في الصمين بخير ولكن، مجلة الأمة (ربيع الأول
   ١٤٠٥هـ).

# الشيعة في كابل . .

# الريع "عن رحد" الراشي! الراشي! الراشي!

منذ أن بدأ الجهاد في أفغانستان كنا نتوقع أن هنالك مشكلة كبيرة ستظهر في وجوههم ولكن في أوقات الأزمات، ولم يكن ذلك ذكاء مناً ولا تفرساً، وإنما استقراء لما جرى في بلاد كثيرة حيث يخرج الباطنيون ليفسدوا ما أصلح أهل السنة. وها هم الآن في أفغانستان يكثرون عند الطمع وقد كانوا يقلون عند الفزع !!

# قصة "حزب وحدت"

اندلم القتال في مدينة كابل على فترتين متقاربتين الأولى كانت في شهر ذي الحجة عام ١٤١٢هـ بين قوات حزب "وحدت الشيعي" الموالي لإيران ويين قوات من أهل السنة، والثانية في أوائل

شهد شهر نو الحجة من عام 
۱٤١٨ ميلاد ذلك الحزب الجديد الذي 
المس لجمع شتات ٦ أحزاب شيعية 
معقيرة بينما تخلف حزب حركت 
إسلامي وشوراي اتفاق واعترف نظام 
نجيب انذاك بالحزب الجديد وأصدر 
إلى الحزب الجديد ومنتسبيه الذين 
يشكلون الغالبية في ولاية باميان -

ويدأ الحزب ينتهج سياسة المصالحة الوطنية مع حكومة نجيب كما دعا إلى عوبة الملك المخلوع ظاهر شاه.

وترجع أصول هذا حزب وحدت الرافضي إلى قبائل الهزارة الشيعية والتي ينتمي لها سلطان علي كشتمند رئيس الوزراء في عهد "نجيب" سابقاً، وأغلب المنتمين لهذا الحزب تجار ازدهرت تجارتهم أثناء سنوات الحرب وقد صابحت إيران بالاعترف بالحزب الجديد حيث سافر وزير خارجية إيران علي ميلاد الحزب الجديد وشهدت طهران المتفالات حضرها حسين إبراهيمي احتفالات حضرها حسين إبراهيمي الإيراني أعضاء اللجنة السياسية السياسية المناس المتفيل الرئيس

# علاقة "حزب وحدت" بالاستخبارات

يعتبر حزب وحدت الشيعي صورة غير مباشرة لمنظمة الخاد أي الاستخبارات السرية الافغانية وذلك لأن أغلب أعضاء خاد كانرا قد أجروا المحاهدين إلى كابل لاجل انضمام أعضاء الخاد إلى وحدت ووافق الحزب إلى كابل، والجدير بالذكر أن المخابرات الافغانية خاد قد غيرت اللافقات التي وضعت على مبانيها ومكاتبها إلى لافتات التي جديدة كتب عليها حزب وحدت إسلامي ويذلك تمتع حزب وحدت إسلامي ويذلك تمتع حزب وحدت إسلامي المالي والمهارة القتالية التي كانل أعضاء

مجلد ٤ /٢٥٧

الاستخبارات السرية "خاد " قد الكسبوها من قبل في ظل النظام الشعام الشيوعي.

# مناطق "حزب وحدت"

# في كابل

ورث الحزب كل المناطق التي كانت تحت سيطرة الخاد في كابل مثل مقار البوليس السري كما يسيطر وحدت على جامعة كابل ووزارة التعليم العالي وكثير من الأحياء المهمة في كابل ولم تستغرق سيطرتهم على هذه الأماكن وقتاً طويلاً فكثير منهم كانوا متواجدين منذ عهد نجيب في كابل على شكل مجموعات أهلية للدفاع المدني والأمن

# تصعيد الاستفزازات

# في كابل

والاستفزازات التي يثيرها "حزب وحدت الشيعي في كابل لا تنتهي ومنها ما يلي:

- يقرم أعضاء حزب وحدت بعداهمة المنازل بحجة تفتيشها ثم ينهبون ما يريدون ويعتدون على أعراض النساء وقد تواترت الشكوى من السكان بهذا الصدد.

- يسيطر الحزب على وزارة التعليم العالي ورفضوا تسليم الوزارة إلى الدكتور "موسى توانا" مرشح الجمعية

الإسلامية لمنصب وزير التعليم العالي حيث طردوه من أمام المبني.

- تعرضوا لمولوي عبد الرحيم قائد شورى المجاهدين لمنطقة بكتيكا وأطلقوا النار على سياراته.
- أطلقوا النار على موكب "جلال الدين حقاني" واشتبكوا مع قواته التي كلف بتفويض من الحكومة المؤقتة لحفظ الأمن في كابل.
- واشتبكوا مع قوات اتحاد إسلامي في قتال عنيف حيث سقط عشرات القتلى من الطرفين كما ذهب ضحية ذلك القتال أكثر من مائة قتيل من المدنين، واشتدت حدة القتال في منطقة كوتيه سانجي وغرب المدينة.

وفي أوائل شهر المحرم أطلق الشيعة نيرانهم على سيارة "الشيخ سميع الله" أمير جماعة الدعوة إلى القرآن والسنة أثناء سيره في كابل مما أسفر عن إصابة بعض مرافقيه.

# وضع المنظمات السنية في كابل

لقد استغلت الشيعة واقعاً أدركوه جيداً طيلة سنوات الحرب وهو الحيادية أو الانعزالية الحادثة بين الأحزاب قيدات بالتحرش بكل حزب على انفراد. فهم يطمون أن قوات الحزب الإسلامي حكمتيار قد أخرجت إلى اطراف كابل وتقف ميليشيا رشيد دوستم الأوزيكية

سداً في طريقها، ويعلمون أن قوات شوراي نظار التابعة للجمعية الإسلامية رياني تحاول أن تكون على الحياد ولا تريد خسارة الأطراف الأخرى المتحالفة معها في كابل، ورغم اتفاق الصلح الذي وقعه حكمتيار ومسعود إلا أن قوات حكمتيار مازالت خارج كابل.

# رؤية إلى المستقبل

ررؤية الأحداث يجب أن لا تكرن محددة في العاصمة كابل، بل يجب أن تكرن النظرة أشمل وأعم فالشيعة يستغيدون من الدعم المباشر من إيران، والذي يحدث في "هيرات" من هبوط للطائرات الإيرانية بصفة مستمرة هناك، وتوقيع الاتفاقيات الثنائية بين "هيرات" وإيران" – بون الرجوع إلى حكومة المجاهدين المؤقتة – في كابل ليعتبر دليلاً على تحريك إيران لهذه المجموعات الشيعية ودعمها.

وما حدث في أورزكان وهي إحدى ولايات أفغانستان من هجوم الشيعة على السنة وتقتيلهم وسبي نساهم حتى وصل الأمر إلى التمثيل بأبدانهم أحياء فقد قاموا بقطع أجزاء من أجساد النساءالسلمات.

كل هذا يشير إلى أن الشيعة قد طالت أيديهم في المنطقة. فهل أن الأهل السنة أن يرحدوا مسفوفهم على الكتاب والسنة لمراجهة أعداء السنة؟!

والله غالب على أمره

# ملامح الفرتسة

# في تاريفنا الإسلامي

# بقلم الشيخ محمد إبراهيم شقرة

لقد مضت القرون الثلاثة الأولى، والأمة فيها على نسق واحد في التفكير والسلوك والاعتقاد والعمل، لا يختلف انثان عليه إلا ما يكون من أسلوب في الوصول إلى النتيجة الواحدة، التي لا تختلف قط مع هذا النسق الواحد، لهذا استحقت ثناء ربها سبحانه في مواطن عديدة من كتابه، كقوله : موالسابقون الأولون من المهاجرين والانصار والذين انبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه، (() والذين انبعوهم ماضون من ورائهم على والانصار والذين انبعوهم بإحسان رضي الله عنهم حس، ولا تسكن لهم حركة، وقد أعلى الله ذكره ولا يخنس لهم حس، ولا تسكن لهم حركة، وقد أعلى الله ذكره م بكتابه، وأنالهم رضوانه بهديه واتباعه، واقد أنزلنا إليكم كتاباً فيه ذكركمه (() موانه اذكر لك واقومك، (()، وما كان للأمة أن تتغرق على هذا النسق الواحد لو أنها ظلت مُعتصمة بحبل الكتاب والسنة، تستهدي بهما وتلزم العمل بهما، وتدعو إليهما، فقد قضى بذلك وحي ربنا، أخبر بذلك المصطفى صلوات الله وسلامه عليه "تركت فيكم ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا كتاب الله وسنتي (أ)، لكن الأمة اختلفت وتفرقت وتنابذت، رغم تحذير النبي صلى الله عليه وسلم، بما صحح عنه، حين عبد إلى عود فخط به خطأ مستقيماً وخط على جانبيه خطوطاً، ثم أشار إلى الخط المستقيم، وقرأ قوله تعالى: ووأن هذا صراطي مُستقيماً وخط على جانبيه خطوطاً، ثم أشار إلى الخط المستقيم، وقرأ ولا تتبعوا السبّل فتفرق بكم عن سبيله، (() وظلت القرون الثلاثة على جادة الأمر حتى ذراً قرن الأهوا». وتبدت سخائمها ورضعت في قلوب الأمة أنقالها وأراغتها عن الصراط المستقيم الذي خطه لها نبيها الأهوا». وتبدت سخائمها ورضعت في قلوب الأمة أنقالها وأراغتها عن الصراط المستقيم الذي خطه لها نبيها

لقد نظرت في مسيرة القرين المتعاقبة، بما حَلَتْ في أجوافها ويما وضعت من اثقالها، فرأيت بداية الشر التي انطلقت منها الفرق والطوائف الضالة قد نشأت، من ثلاثة:

الأول: المخالفة عن المنهج النبوي العلمي الذي استقامت عليه القرون الثلاثة الأولى.

الثاني : استحواذ حُبُّ الدنيا على قلوب الأمة.

الثالث: الاختلاف على أصول العقيدة التي قررها القرآن بآياته المحكمة، والسنة بكلماتها المبيئة.

هذه الثلاثة هي التي أجلبت بها الفرق والطوائف الضالة، ومكّنت بها ■■ إن مما مكُن (لأهل العلم من الصحابة) وغيرهم ممن أتوا بعدهم أن يقوموا بحق الدعوة، ويخرجوا ما عندهم من كنوز المعرفة والهداية ويبسطوا للناس أيديهم التي أمسكت بأقلام العلوم الراسخة، هما السيف والقلم حيث كانا قرينين لا يفترقان وتوأمين لا يختلفان، هذا يأخذ من ذاك وذاك يعطي هذا، هذا يُمهد السبيل، ثم يأتي الثاني فيضيئه أمام السالكين ■■

لأعداء الإسلام من خارج ومن داخل أن تُطيف بالمسلمين من كل جانب، لتأكل من قلوبهم وعقولهم أكالاً لما، وتجعل منهم أو من تلك الطوائف والفرق حُطاماً مصفراً، فتأكل منه ما يطيب لها أن تأكل من بعد، وتذر ما يُخبث نفوسها، وتكرهه، ثم لا تكون لهذه الأمة وحدة واحدة إلا على كلمة الترحيد الناصعة الصادقة، كما كانت لها من قبل في قرونها الثلاثة الأولى، بل تسلك يقصورها أو يضعفها عن فهمها الحق، عن حملها للناس كما أمرها الله سبحانه، فإذا هي سالكة مسلك الأمم التي سبقتها ممن خلافها على أنبيائها، وطعنها على دينها، وظعنها عن فطرتها التي فطر اللهُ الناسُ عليها، فيحق عليها قولُ ربِّها سبحانه: «كَالذين من قبلكم كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالاً وأولاداً فاستمتعوا بخلاقهم فاستمتعتم بخلاقكم كما استمتم الذين من قبلكم بخلاقهم وخضتم كالذين خاضواء أولئك حبطت أعمالُهم في الدنيا والآخرة، ومالَهم من ناصرين ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح وعاد وثمود وقوم إبراهيم وأصحاب مدين والمؤتفكات أتتهم رسلهم

بالبينات فما كان الله لِيَظْلِمَهُمْ واكن كانوا انفُسَهُمْ يَظْلمون ۽ (٧).

مذا القول القرائي المحكم يؤكده ويُرضحه قول نبينًا عليه الصلاة والسلام: التَّبِّسُنُّ النين من قبلكم حَلْق القُدَّة بالقَدَّة شبراً بشبر وذراعاً بنراع، حتى لو يخطل جُحَرٌ خسبً للخلتموه وراهم. (^)

٣- وقد فصلت ماتان الآيتان الكريمتان الأمور الثلاثة التي كانت بداية الفرق والمطالة، التي انطلقت منها الفرق والموانف، حتى جارزت في عدد فرق وطوائف الأمم السابقة فاليهود كانوا أحدى وسبعين فرقة، شمدت نبوءة المصطفى صلى الله عليه وسلم في أمته فكانت ثلاثاً وسبعين فرقة. وقد بدأت ماتان الآيتان بوصف والتي كانت عليها الأمم السابقة، القرة التي كانت عليها الأمم السابقة، وأنها كانت في تونها اشد قوة من مذه الامتماع بالحظ الامم، بما توفر لها من أسبابها، ثم لما أحدت نفسها على الاستمتاع بالحظ الذي أصابته من بنياها، وما ناك من المنا

ربِّها، فجاوزت ما أمر الله وما نهى، فضلت بذلك ضلالاً استحقت به ترك الله وإعراضه عنها، ثم ذكرت الآيتان بعض تلك الأمم التي استحقت ترك الله وإعراضه عنها فكان منهاقهم نوح وعاد وثمولا وقوم إبراهيم وأصحاب مدين وقوم العلم جزاءً وفاقاً، فما كان الله اليظلمهم بما أوقع فيهم، ويما أصابهم، فقد كان ذلك بظلمهم أنفسهم، إذاً فما حاق بهذه الأمة من تفرق واختلاف، وما نشأ عن ذلك من فرق وطوائف إنما هو من ظُلمها نفسها، وخلافها عن كتاب ريها، وسلوكها سبيل الأمم التي سنبقتها، وكان حقاً عليها -بما أنعم اللهُ عليها من بُعث نبيٌّ فيها من أنفسها ويما أنزل عليها من كتاب محكم تكفل الله بحفظه ليرفع به الإصر والأغلال عنها وعن غيرها من الأمم- أن تقف عند حدوده، تُحلُّ حلاله، وتُحَرِّم حرامه، وتعلم أحكامه وتنشر في الناس هديه وإحسانه، وتكونُ في ذلك كله على نحوما كان عليه نبيها عليه السلام، وعلى نحو ما كان عليه أصحابه من بعده، وقد حَدَّر اللهُ الأمة في كتابه لَّ

نعمة المال والواد، نسبت دينها وحدود

# ملامع الفرقة في تاريفنا الإسلامي

سبحانه أن تُخرج عن سبيل محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه فقال: «ومَن يُشاقق الرسولُ من بعد ما تبيَّن له الهدى ويُتُّبِعُ غَيْرٌ سَبِيلِ المؤمنين نُولُّهِ ما تولَّى ونُصلُه جُهنم وسات مصيراً (١) فلا حُجة تقوم للأمة وقد قامت لها الأسوة بين أظهرها حركة موسومة بالهدى في شخص نبيها عليه السلام، وهو حيّ، ثم كلمات مسطورة في الكتب التي أوعبت سنته وكلماته وأحواله وسيرته يحسبها الناظر إليها المتناملها شخوصا دائبة الحركة، تبين عن كل ما كان وصدر عن رسبول الله صبلي الله عليه وسلم في حياته، فكان عليه السلام بذلك حياً بعد موته بما ترك من سنته تلك مؤكداً، وموضحاً لمحكم القرآن وشارعاً لما خفى على الناس منه، كما كان بذلك أيضاً حيًّا بين صحابته وفي الناس في حياته، فلم يختلف بذلك الأمر على الأمة، قبل موته وبعد موته، وهذا أمر لا يحتاج أن يُقام عليه دليلٌ، أو يؤيد ببرهان، أو يؤكد بشاهد من بني الإنسان.

٤- فماذا كان من هذه الأمة بعد هذه القرون الثلاثة الأولى؟ لقد منَّ الله على الأمة على يد روادها العظماء من الخلفاء والحلماء والعلماء الحكماء بالفتوح الواسعة التي نَشرت راية الإسلام فوق

ربوع الأرض التي أكرمها الله بهذه الفتوح، مما مكّن الأهل العلم من الصحابة وغيرهم ممن أتوا من بعدهم أن يقوموا بحق الدعوة، ويخرجوا ما في عيباتهم من كنوز المعرفة والهداية ويبسطوا للناس أيديهم التي أمسكت بأقلام العلوم الراسخة، فكان السيف والقلم قرينين لا يفترقان، وتوأمين لا يختلفان، هذا يأخذ من ذاك، وذاك يُعطى هذا، هذا يُمَهِد السبيلَ، ثم يأتي الثاني فيضيئه أمام السالكين، وعمت الأرض المفتوحة كلُّها أسبابُ الهداية، وترسُّخت فيها أقدامُ الفاتحين، وتعززت فوقها أخلاقهم، ودانت لهم عصبيًّاتُ العقول والقلوب، وخفّت إليهم ركائب طُلاب المعرفة، وسنعت نحوهم رغائب السادة والمُسودين، واهتدت بهم أفواج كاثرة رأت فيهم مالم تُرُ في أبائها الأولين، وتداعت إلى الأرض التي هُم عليها بلادُ وأرضون، وأذهب الله عنها جميعاً حيرة الشك باليقين، وأحلها نعيماً مقيماً من سكينة النفوس، وثقتها بالإسلام الذي اختاره للناس جميعاً ربُّ العالمين.

٥- غير أن بعض الشعوب التي نخلت في الإسلام بالفتح الإسلامي، لم تلبث أن استيقظ في أجوافها المريضة شعورها بالإحباط والصنيعة، على يد العرب الذين كانوا إلى عهد قريب جداً

تحت أيديهم، لا يقدرون على شيء من أمرهم، إلا إن هم أرادوه لهم.

إن هذه الشعوب أبت عليها شقوتُها أن تُصدِّق وتَقُنَّم، وأطاحت بنفسها في درك فتن أوقدت نارها بشرر يتطاير من نار المجوسية، في كل أرض استطاعت أن تجد لنفسها فيها موطئ قدم، وأعانها على ذلك حُذَّاق من شياطين الديانات التي أجلاها الإسلام عن أرض الجزيرة، ليطهرها من رجسها وأدرانها، وكان منهم ذلك الأسود الحقود، عبد الله بن سبأ حيث وجد فرصة لاحت له خفية من بعيد، فظل بناجيها في سر، ينظر إليها بحذر وبثقة، حتى إذا ألمُّ بسبب يُوصله انقض عليها، فأوثقها إلى صدره غير مرتاب في تحقيق ما يخفيه من سوء لهذه الأمة ودينها، ولا وجل من غشيان الأسباب التي أيقن أنها موصلة إليه.

نجم بين علي ومعاوية رضي الله عنهما،
وما تبعه من انقسام الصحابة والمسلمين
إلى قسمين قسم انحاز إلى علي (رضي
الله عنه) والآخر إلى معاوية (رضي الله
عنه)، وكانت حرباً استلهبها الشيطان،
وأوقد هجيمها في ضراوة أكلت رؤيساً
وبارياً، وإذهقت أنفسا وأرواحاً، وإسالت
دماءً، ومشت عقاربُ الفتتة تزرع بذور
الشك والبغضاء في أرض شهدت ولا

كانت هذه الفرصة هي الخلاف الذي

# إن هذا الانقسام لم يكن انقساماً على العقيدة والأحكام الشرعية بل كان انقساماً سياسياً، اختلفت فيه الأنظار حول الاحق بالولاية والإمامة ، تبعاً لاختلاف الأنظار في إحقاق الحق في أمر مقتل عثمان (رضي الله عنه) ....

زالت، ببسالة جيش الإسلام الأول وتضحيت ويذله ومبيره، في انقادها من عناكب الشرك والوثنية والمجوسية، وايوائها إلى حمى الإسلام النقي الأمن، وما كان لدين غير الإسلام أن يبقى يمشي على الأرض بعد حرب كتك الحرب الأكول.

٦- وما كان لقدر الله وقضائه، الذي جرى القلمُ به أن يدفع بتقدير من البشر، ولحكمة بالغة يُريدها الله تعالى، وكذلك كانت هذه الفتنة، وكان يمكن أن تنتهى عند نهاية غير النهاية التي انتهت إليها، لو أن الأمور فيها سرت بالعقل الذي سعى بين الفريقين لإخماد أوارها -وهو عقل محكوم بالعلم والتقوى- بيد أن رجلاً أخر ألى إلا أن تظل الفتنة مبرمة أمرها للإفساد والتخريب في أرض المسلمين، فلم يفتأ يحيطها بمكره من كل جهاتها، وهكذا حتى استمكن من الفتنة يقودها كيفما شاء له هواه، تارةً في أرض الشام، وتارةً في الحجاز، وطوراً في مصر، وأخر في العراق، حتى وجد هذا المستقر في أرض فارس، حيث تُعبد النار فلا تطفأ، إذ الفتنة من جنس النار، والفتنة تحرق الدين، والنار تحرق كل شيء، وإذا التقت النار والفتنة على أمر واحد، فإنما يُراد من ذلك صرفُ قلوب الناس إلى مواقد النار التي تُعبد

فيها ليكثر عبادها.

وتدضي الفتنة ساعية في كلاً أرض يخالف أهلها عن عبادة النار، لتشكيكهم في عبادتهم وإضلالهم عن دينهم وتشويه المقائق والأمول التي تأسس عليها هذا الدين، وكان الإسلام هو الدين المستهدف لهذه الوحدة بين الفتنة والنار التي اتخذت كما تقدم من بلاد فارس مستقرأ أمناً

٧- كانت السبئية، قد وجدت لها في الانقسام الواقع بين الصحابة والمسلمين منفذاً تنفذ منه إلى القلوب والعقول، واكن لا يمكن أن يتم لها ماتريد، إلا بالصبر والأتاة والتريص والحذر ومعلوم أن ذاك الانقسام لم يكن انقساماً على العقيدة والأحكام الشرعية بل كان انقسامأ سياسياً، اختلفت فيه الأنظار حول الأحق بالولاية والإمامة، تبعأ الختلاف الأنظار في إحقاق الحق في أمر مقتل عثمان بن عقان رضى الله عنه، إذ من المعلوم بداهة أن معاوية رضى الله عنه لم يخرج على على لإزالته عن موقع الإمامة العامة والخلافة، فذاك شيء لم يكن قد خطر بباله، لكن اجتهاد على رضى الله عنه، الذي كان مختلفاً مع رأي معاوية في إظهار قتلة عثمان وإنزال العقوبة بهم عاجلةً، أدى إلى اتساع رقعة الخلاف، الذي أدى في النهاية إلى

الحرب.

وكان السبأيون يعلمون أن سكوت الحرب بين الطرفين قاض عليهم بالموت والغناء لا محالة ، إذا فليتخذوا لأنفسهم درعاً واقية أخرى يدرعون بها مع سكوت الحرب وانطفاء تارها ، فوجدوها في أل البيت بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأنشأوا يطرقون القلوب والعقول طرقاً خفيفاً أولاً ، إن الخلافة التي تتابع فيها الخلفاء الأربعة لم تكن لتُرضى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، لأن الخلافة ما كان ينبغي أن تتجاوز علياً رضى الله عنه ، فهو الأحقُّ بها والأولى، ثم تكاثرت ذُيولُ هذه الدعوى على أيدى هؤلاء السبئيين وجعلوا منها همهم الغالب ، وكانت تلك هي بدايات تفرق الأمة 🔳

## الهوامش

(۱) سورة التربة : ۱۰۰ (۲) سورة الأنبياء : ۱۰ (۲) سورة الأنبياء : ۱۰ (۲) سورة الزخوف : ٤٤ (٤) أخرجه الحاكم(۱۳۶۱) والبيبقي (۱۴٫۱۱) المديث أحد (۱۴٫۱۱) والبيبقي (۱۴٫۱۱) الحديث أحد (۱۴٫۱۱) والحاكم (۲۲۸/۲) والحاكم (۲۲۸/۲) عن ابن مسعود بسند حسن (۷) التوبة : ۲۰ (۸) رواه البخاري دستم (۲۲۲۲) عن أبي سعيد الخدري (۱) سورة النساء ۱۱۰



# ملے عبد الحرازق الشيخ المنصول من الأزهر أول من جاهر بفصل الدين عن السياسة

إعداد : حسام الدين

#### نشأته

ولد علي عبد الرازق في الصعيد بمحافظة المنيا من أسرة ذات نفوذ وأملاك، والده حسن باشا عبد الرازق اشتغل بالسياسة فكان نائباً لرئيس حزب الأمة في عام ١٩٧٧هـ وهذا الحزب الذي نشا في أحضان اللورد كرومر"، فكان أبوه على صلة وثيقة بالإنجليز، تعلم علي عبد الرازق في الإنجليز، تعلم علي عبد الرازق في الازهر حتى حصل على العالمية عام السياسة والاقتصاد وعاد إلى مصر بسبب نشوب الحرب العالمية الأولى عام محكمة المنصورة والذي يعنينا في نشائه هذه أمور منها:

۱ – صلته وأسرته بحزب الأمة ومؤسسة لطفي السيد –صاحب إحياء النعرة الفرعونية وفصل مصر عن العالم الإسلامي – وقد أسس هذا الحزب على يد الإنجليز، وكما يقول كرومر ليعد جيلاً جديداً من الشباب المتقرنجين الذين يعجبون بالغرب ويحرصون على التقاهم مم الاحتلال البريطاني وقبول العمل

 ٢- سفره إلى انجلترا للدراسة بجامعة 'أكسفورد' وتأثره وإعجابه بأراء الستشرقين.

٣- تاثره بالفكر الذي ساد ادى الغربيين بفصلهم الكنيسة عن الدولة، وهذا ما أوقعه في الافتراء والخلط والتخيط، وتاثره بفسادهم الأخلاقي فإذا لمكتب تقريطاً لكتاب يهاجم حجاب المست تجد بين المصريين إلا المخلفين منهم من يتسامل اليوم عن السفور هل هو من الدين أم لا؟ ومن غروريات الحياة الحديثة أم لا؟ بل نجد الكثير من "الرجميين" منهم يؤمنون بأن السفور دين وعقل وضرورة لا مناص السفور دين وعقل وضرورة لا مناص الياة المدنية عنها!!

# دوافع تأليفه لكتاب "الإسلام وأصول الحكم"

قبل البدء في عرض فكرة الكتاب مختصرة ومناقشتها ينبغي التعرف على دوافع تأليف الكتاب (لأنه يزيل كثيراً من الإشكالات) فمن هذه الدوافع:

ا- أن الإسلام المبني على نصوص الكتاب والسنة واستنباط أئمة الفقه المجتهدين منهما. وقد كفل كل من الكتاب والسنة كل ما يحتاج إليه الفرد والامة والدولة وكان هذا التشريع الإسلامي الصخرة الصماء التي تحطمت عليها الحملات الصليبية ومحاولات الغرب لغزر العالم الإسلامي عسكرياً. لذا كان لابد من إزالته لتحقيق أهدافهم وذلك بالطغن فيه من خلال هذه الكتب المشبوعة ويشسعاء إسلامية ولباس أزهري.

Y- إن فصل الدين عن السياسة معناه أن تتجرد الحكومة عن الدين وعدم لزومه لها بحيث لا يكون له أية سلطة عليها أو رقابة على أعمالها وقد سمي بقصل الدين عن السياسة، لا تجريد الحكومة من الدين تخفيفاً للاسم على السلمين وكخطوة مرحلية فبعد أن يتم القضاء على دين الحكومة وهي التي تستطيع التثير في الأمة يتم القضاء على دين الأمة أيضاً. ولا شك أن هذه الغكرة تخدم صاحبتها انجلترا.

۲- عندما انداعت الحرب العالمية
 الأولى ووقفت الدولة العثمانية ضد
 انجلترا كانت الرابطة الدينية تربط شعب

■ لم يكن علي عبد الرازق بدعوته فصل الدين عن السياسة إلا حلقة في سلسلة المؤامرة على الإسلام وأهله. ولكن هذه المرة باسم إسلامي ولباس أزهري. وقد أراد بدعوته هدم القاعدة الاساسية للإسلام وأنه منهج شامل للحياة وذلك من أجل حصره في المساجد وفي الصلاة والصوم، ولتصبح الشريعة الإسلامية شريعة روحية محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا، واستبدالها بالافكار الفربية والقوانين الوضعية، ولم تكن تنقص رجال الازهر -وقتنذ!!- الفيرة على الإسلام والذب عنه فكانت محاكمته وإدانته وفضح أفكار وبنواياه ■■

مصر بالاتراك والخلافة، وكان لابد من إلغاء الخلافة لاقتسام ممتلكاتها فجات دعوى الشيخ التحقيق مصلحة انجلترا والتخفيف وطأة هذا الفعل على الرأي العام الإسلامي، والتثبيت دعائم احتلال انجلترا لمصر لذا كانت الخلافة لديه غير إسلامية ولا أساس لها من الدين.

3- بعد إلغاء الخلافة في تركيا ظهرت بعض الدعارى في مصر لمحاولة تنصيب الملك فؤاد خليفة المسلمين لذا كان لابد من وأد الفكرة وبيان أن الخلافة والحكم لا علاقة لهما بالدين وليكون الفاؤها بفير رجعة.

# تأليف الكتاب والمؤلف الحقيقي له

تتلخص فكرة تأليف الكتاب في أنه 
إبان الحرب العالمية الأولى والحرب دائرة 
بين الخليفة العشائي وبريطانيا أعلن 
الخليفة الجهاد الإسلامي ضد بريطانيا 
ودعا المسلمين أن يهبوا لقتالها فكلفت 
المغابرات البريطانية أحد المستشرقين 
اليهود أن يضم كتاباً يهاجم فيه الخلافة 
وعلاقتها بالإسلام ويشوه تاريخها ليهدم 
وجودها ومقامها في أعين المسلمين.

وقد ذكر ذلك فضيلة المفتى الشيخ محمد بخيت الذي رد على على عبد الرازق في كتابه (حقيقة الإسلام وأصول الحكم) قائلاً علمنا من كثير ممن يترددون على المؤلف أنه ليس له من الكتاب إلا وضع اسمه عليه فقط (باستثناء المقدمة ويعض الحواشي والآيات والأشعار) ليجعله واضعوه من غير السلمين ضحية هذا العار، وقد علق على عبد الرازق على هذا المعنى بأن هذا الكتاب كان شؤماً عليه، وقد ألصق به كثيراً من المتاعب والشبهات والحقيقة أنه بعد أن طرده الأزهريون من هيئة العلماء ظل مهجوراً وعاش بقية حياته منقطعاً عن الحياة العامة بالرغم من محاولات جرت لإسقاط ما حكم به عليه وضمه إلى مجمع اللغة العربية وجعله وزيراً للأوقاف.

وقد حقق الدكتور ضياء الدين الريس بأن "مرجليوث" اليهودي استاذ اللغة العربية بجامعة اكسفورد هو كاتب الكتاب لأن أراه بالكتاب هي التي كتبها من قبل عن الدولة الإسلامية وقد أورد قرائن منها:

١- يتحدث المؤلف عن المسلمين كأنه

أجنبى عنهم فيذكرهم بضمير الغائب.

7- يتعاطف مع المرتدين الذين خرجوا على الإسلام وشنوا الحرب على المسلمين ويصور محاربة أبي بكر رضي الله عنه لهم باتها كانت نزاعاً في ملك، ويتكلم عن أبي بكر الصديق (رضي الله عنه) بغير احترام أو تبجيل وكأنه رجل عادى.

٤- الاسلوب الذي كُتب به الكتاب أسلوب مناورات ومراوغة ويتصف بالالتواء فهو أشبه بالاسلوب الإفرنجي وليس بالاسلوب العربي الصريح فضلاً عن أن يكون أسلوب شيخ أزهري.

ه – لم يعرف عن علي عبد الرازق 
أنه كان كاتباً متمرساً فيكتب بهذا 
الأسلوب ويتعمد الطعن في الإسلام 
وتاريخه وعظماء رجاله بل كل ما كتب من 
قبل كتيب في اللغة فهذا كل انتاجه في 
أربعة عشر عاماً بعد تخرجه من الأزهر 
أن

# ب الأحراه؟ ١

... وكأنه لا يكفينا ما نسمعه كل يوم بل وكل لحظة من سقوط المئات ومن يلقي حتفه من المسلمين على أيدي أهل الكفر. فقد أضحى الدم المسلم لا قيمة له حتى عند أهله ..

المسلمين، ونخشى أن يصدق فيهم قوله تعالى:

«رإذ أخذنا ميثاقكم لا تسفكون دماءكم ولا
تقتلون أنفسكم ولا تُخرجون أنفسكم من دياركم
ثم أفررتم وأنتم تشهدون ثم أنتم هؤلاء تقتلون
أنفسكم وتُخرجون فريقاً منكم من ديارهم
تظاهرهم عليهم بالإثم والعدوان وإن ياتوكم
أسارى تغادوهم وهو محرم عليكم إخراجهم
أفتامنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض فما
جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة
الدنيا ويوم القيامة تردون إلى أشد العذاب وما
الله بغافل عما تعملونه. (البترة المحهم)

وكأنه لا يكفينا ما نسمعه كل يوم بل وكل لحظة من سقوط المئات صرعى، ومن يلقى حتف من المسلمين على أيدي أهل الكفر. فقد أضحى الدم المسلم لا قيمة له حتى عند أهله رغم أن حرمته أشد عند الله من حرمة الكعبة بل من الدنيا وما عليها، فيقول رسولنا صلى الله عليه وسلم: "لزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم، وقال أيضاً صلى الله عليه وسلم: سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر"، وقال لا يزال

الرجل في فسحة من دينه مالم يُصب دماً محرماً. بل قد حرم الله عز وجل الإغارة على الكفار الذين كانوا يسيطرون على بلد الله الحرام بسبب وجود جماعة من المؤمنين عندهم، قال تعالى: «هم الذين كفروا وصدوكم عن المسجد الحرام والهدي معكوفاً أن يبلغ محله ولولا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات لم تعلموهم أن تطؤهم فتصيبكم منهم معرة بغير علم ليدخل الله في رحمته من يشاء لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً اليماء. (النتين).

وأخيراً نذكر إخواننا المجاهدين وننصحهم بتقوى الله عز وجل وألا يضيعوا جهاداً استمر أكثر من أربعة عشر عاماً في أقل من أربعة شهور، وليحذروا جميعاً مغبة ذلك، وأن المستفيد أولاً وأخيراً هم أعداؤنا، إن بقي حالنا على هذا سوف يقطف ثمارنا المتربصون بنا. كما ننصحهم ألا يضيعوا بصيص الأمل في الأمة فالكل ينتظر إقامة دولة الإسلام، وإعلاء كلمة الله على أرض أفغانستان المسلمة.

وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم 🔳

# طي عبد الرازح الشيخ النصول بن الأزهر

ثم بعد هذا الكتاب ظل أربعين عاماً لم يكتب كتاباً أخر في نفس موضوعه أو مثله أو دافع عن نفسه أو رد على منتقديه بكتاب أخر.

فلا شك أن كتاب الإسلام وأصول المكم من الأعمال الخطيرة التي أريد مها هدم القاعدة الأساسية للإسلام وهي قاعدة أن "الإسلام دين ودولة" وذلك من أجل حصره في المساجد ويعض الشعائر الظاهرة لفرض الأفكار الغربية في مجال الاقتصاد والسياسة والاجتماع والتربية وليصبح الطريق أمام القانون الوضعي مفتوحاً".

#### وثبقة محاكمته

انعقدت هيئة كبار العلماء برياسة محمد أبى الفضل الجيزاوي، شيخ الجامع الأزهر في ذلك الوقت ٢٢ المحرم سنة ١٣٤٤هـ وكان عدد أعضائها أربعة وعشرين عالماً، ولما مثل على عبد الرازق أمام الهيئة حياها بقوله: السلام عليكم، فلم يرد عليه أحد. وبعد مناقشة طويلة، أمدرت الهيئة حكمها بإدانة المتهم، وإخراجه من زمرة العلماء.

ويترتب على الحكم المذكور: محو اسم المحكوم عليه من سجلات الجامع الأزهر والمعاهد الأخرى، وطرده من كل وظيفة، وقطع مرتباته في أية جهة كانت وعدم أهليته للقيام بأية وظيفة عمومية، دينية كانت أو غير دينية.. أما حيثيات

الحكم، فنوجزها فيما يلي:

١- أن الشيخ علياً جعل الشريعة الإسلامية، شريعة ربيعة محضة لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا.

وقد ردت الهيئة على هذا الزعم الباطل بأن الدين الإسلامي هو إجماع المسلمين على ما جاء به النبي معلى الله عليه وسلم، من عقائد وعبادات، ومعاملات لإصلاح أمور الدنيا والأخرة.

وقالت الهيئة: وواضح من كلامه المؤلف أن الشريعة الإسلامية عنده شريعة ربحية محضة، جاءت لتنظيم العلاقات بين الإنسان وربه فقط، وأن ما بين الناس من المعاملات الدنيوية وتدبير الشئون العامة فلا شأن للشريعة به، وليس من مقاصدها ..

وهل في استطاعة الشيخ أن يشطر الدين الإسلامي شطرين، ويلغى منه شطر الأحكام المتعلقة بأمور الدنياء ويضرب بآيات الكتاب العزيز، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم عرض

٧- زعم أن الدين لا يمنع أن جهاد النبى صلى الله عليه وسلم كان في سبيل الملك، لا في سبيل الدين، ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين.

فقد قال : ( .. وظاهر أول وهلة أن الجهاد لا يكون لمجرد الدعوة إلى الدين، ولا لحمل الناس على الإيمان بالله

ورسوله..)

ثم قال: ( .. وإذا كان صلى الله عليه وسلم قد لجأ إلى القوة والرهبة، فذلك لا يكون في سبيل الدعوة إلى الدين وإبلاغ رسالته إلى العالمين، وما يكون لنا أن نفهم إلا أنه كان في سبيل الملك ..)

على أنه لا يقف عند هذا الحد، بل كما جوز أن يكون الجهاد في سبيل الملك، ومن الشئون الملكية، جوز أن تكون الزكاة والجزية والغنائم، ونحو ذلك في سبيل الملك أيضاً، وجعل كل ذلك على هذا خارجاً عن حدود رسالة النبي صلى الله عليه وسلم، لم ينزل به وحي ولم يأمر يه الله تعالى.

والشيخ علي لا يمنع أن يصادم صريح أيات الكتاب العزيز، فضلاً عن صريح الأحاميث المعروفة، ولا يعنع أن ينكر معلوماً من الدين بالضرورة..

وذكرت الهيئة الآيات الواردة في الجهاد في سبيل الله، والآيات الخاصة بالزكاة، وتنظيم الصدقات، وتقسيم الفنائم، وهي كثيرة..

٣- زعم أن نظام الحكم في عهد النبى صلى الله عليه وسلم كان موضع غموض، أو إبهام، أو اضطراب، أو نقص، وموجباً للحيرة..

وقد رضي لنفسه بعد ذلك مذهباً ، هو قوله: (إنما كانت ولاية محمد صلى الله طيه وسلم على المؤمنين ولاية رسالة غير

# أول من جاهر بخصل الدين عن السياسة

مشوية بشيء من الحكم). وهذه هي الطريقة المصليرة التي خرج إليها، وهي أنه جرد النبي صلى الله عليه وسلم من الحكم..

وما زعمه الشيخ علي مصادم المربح القرآن الكريم، فقد قال الله تعالى: وإنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله، ثم أوردت الهيئة أبات كثيرة تتضمن معنى الآية السابقة، وتنحو نحوها..

# اتهامه للنبي صلى الله

# عليه وسلم

3- زعم أن مهمة النبي صلى الله عليه وسلم كانت بلاغاً الشريعة مجرداً عن الحكم والتنفيذ، ولو صح هذا لكان رفضاً لجميع أيات الأحكام الكثيرة لورادة في القرآن الكريم.. ومخالفاً أيضاً لصريح السنة.

 ٥- أنكر إجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام، وعلى أنه لابد للأمة ممن يقوم بأمرها في الدين والدنيا.

وقال إنه يقف في ذلك في صف جماعة غير قليلة من أهل القبلة، يعني بعض الخوارج، وهو دفاع لا يبرئه من أنه خرج على الإجماع المتواتر عند المسلمين، وحسبه في بدعته أنه في صف الخوارج، لا في صف جماهير المسلمين. 1- أنكر أن القضاء وظيفة شرعية،

وكلامه غير منحيح، فالقضاء ثابت بالدين على كل تقدير، تمسكاً بالأدلة الشرعية التي لا يُستطاع نقضها..

٧- زعم أن حكوبة أبي بكر، والخلفاء الراشدين من بعده، رضي الله عنهم، كانت لادينية، وهذه جرأة لا دينية ودفاع الشيخ علي!! بأن الذي يقصده من أن زعامة أبي بكر لا دينية، أنها لا تستند إلى وحي، ولا إلى رسالة، مضحك موقع في الاسف، فإن أحداً لا يتوهم أن أبا بكر رضي الله عنه، كان نبياً يوحي إليه، حتى يأتي الشيخ علي ليدفع هذا الترهم..

ولقد بايع أبا بكر رضي الله عنه، جماهير السحابة من أنصار ومهاجرين، على أنه القائم بامرالدين في هذه الأمة بعد نبيها محمد صلى الله عليه وسلم. وإن ما وصم به الشيخ علي أبا بكر رضي الله عنه، من أن حكومته لا دينية، لم يقدم على مثله أحد من المسلمين. فالله حسيبه، ولكن الذي يطعن في مقام النبوة، يسمل عليه كثيراً أن يطعن في مقام مقام أبي بكر وإخوانه الخلفاء الراشدين، رضى الله عنهم أجمعين.

ولا شك أن كل صاحب دعوة مثل هذه أما مستبطن للإلحاد أو بليد جاهل

هذه خلاصة الحيثيات التي بنت عليها هيئة كبار العلماء حكمها السالف الذكر، ولما كان الحكم قد صدر في شهر

أغسطس، أي في وقت الصيف حيث كانت دار اللورد كرومر خالية من كبار رجالها، لم يستطع مؤلاء أن يعملوا شيئاً لإنقاذ الشيغ علي ريخاصة بعد صدور حكم هيئة كبار العلماء، وهياج الرأي العام ضد المؤلف فتخلوا عنه كما هي عادتهم في مثل هذه الظروف، وبذلك فصل من وطيفت.

وقد كشفت صحيفة (ليفربول بوست) البريطانية عن هذه القبائح والمنكرات التي دبرها الاحتلال البريطاني، واتخذ علي عبد الرازق وسيلة لتنفيذها، ونشرت الصحيفة المذكورة في ١٣ أغسطس سنة ١٩٧٥ مقالاً جاء فيه:

(.. ولما عجز الأزهر عن حمل الحكومة على محاكمة الشيخ عبد الرازق، أصدر قراراً بقصله من زمرة العلماء. هذا هو علي عبد الرازق الشيخ المقصول من الأزهر أول من جاهر بقصل الدين عن السياسة عليه من الله ما يستحق ■

#### المراجع

- (١) العالم الإسلامي والمكائد الدولية : فتحى يكن.
- (٢) جيل العمالقة في ضوء الإسلام:أنور الجندى.
- (٣) فصل الدين عن الدولة : إسماعيل الكيلاني.
  - (٤) العلمانية : سفر الحوالي.



# الم رجال الأخرين ال

# بقلم : أبي عبد الملك سامي بن عبد الله الحمدان

الحمد لله بحده والصيلاة والسيلام على من لا نبي بعده، أما بعد :

فإن أطفال صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم هم مَثَلُنا وعلى أبنائنا الاقتداء بهم، وإنك لتعجب أخي من صنيعهم عندما تطالع سيرة المصطفى صلى الله عليه وسلم مع هذا الطفل المجاهد، فعندما يرغب الاكتتاب في الغزوات فتراه يظهر عضلاته وتراه بين صفوف المجاهدين يقف على رؤوس أصابع قدميه، وسيفه متدلى من ساعده لا يستطيع حمله كل ذلك حتى لا يستصغر، فتراه يتوارى بين المجاهدين وإذا استُصغر دمعت عيناه؟ هل كل ذلك لكى يخرج ليتنزه أو يلعب؟!كلا بل إلى جهاد في سبيل الله لينال شهادة لا تعادلها أية شهادة أخرى ويبنى مستقبلاً زاهراً مشرفاً خالداً أبدياً في جنات عرضها السموات والأرض

إذا كان هذا حال أطفال سلفنا الصالح الذين كان لهم الدور الكبير في تربية الطفل المجاهد فلله درهم، روى ابن جرير في تهذيب الآثار (١٤/١) بسنده

عن عبد الله بن الزبير قال: كنت أنا وعمر بن أبي سلمة في الأطُم (١) يوم الخندق فكان يطأطئ فأتظر إلى القتال واطأطئ له فينظر إلى القتال. فرأيت أبي يجول في السبخة <sup>(۲)</sup> يكر على هؤلاء مرة وعلى هؤلاء مرة. فقلت له يا أبه: قد رأيتك تكر في السبخة على هؤلاء مرة وعلى هؤلاء مرة فقال: قد جمع لي رسول الله صلى الله عليه وسلم اليوم أبويه.

وفي رواية له: قال هل رأيتني أي بني؟ قال: نعم، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجمع حينئذ لأبيك أبويه يقول: (احمل فداك أبي وأمي).

فكما أن الآباء يصحبون أطفالهم في المعارك فإن الأمهات يربين أطفالهن على الجهاد في سبيل الله ويدفعونهم إليه فأتهن يفرحن باستشهادهم، روى ابن أبي شيبة عن الشعبي: أن امرأة دفعت إلى ابنها يوم أحد السيف ظم يطق حمله، فشدته على ساعده بنسعة ثم أتت به النبي صلى الله عليه وسلم فقالت:

يا رسول الله هذا ابنى يدافع عنك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (أي بنى احمل هاهنا، أي بني احمل هاهنا، فأصابته جراحة فأتى به النبي صلى الله عليه وسلم فقال: أي بني لعلك جزعت، قال: لا يارسول الله).

وأخرج الإمام أحمد والبخاري عن أنس رضي الله عنه أن حارثة بن الربيع جاء يوم بدر نظاراً وكان غلاماً، فجاء سهم غرب(٢) فوقع في ثغرة نحره فقتله، فجات أمه الربيِّم فقالت: يا رسول الله، قد علمت مكانة حارثة مني، فإن كان من أهل الجنة فسأصبر وإلا فسيرى الله ما أمنع، فقال: يا أم حارثة إنها ليست بجنة واحدة، ولكنها جنان كثيرة، وإنه في الفردوس الأعلى.

بمثل هذا ربى السلف المالح أطفالهم، فلا يعرفون تكاسلاً ولا تتاقلاً إلى الأرض، روى ابن عساكر عن سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه قال: رد رسول الله صلى الله عليه وسلم عمير بن أبى وقاص عن مخرجه إلى بدر واستصفره، فبكي عمير رضى الله عنه

فأجازه، قال سعد: فعقدت عليه حمالة سيفه ولقد شهدت بدراً، ومّا في وجهه إلا شعرة واحدة امسحها بيدي.

وروى ابن سعد عن سعد رضي الله
عنه قال: رايت أخي عمير بن أبي
وقاص رضي الله عنه قبل أن يعرضنا
رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم بدر
يترارى فقلت مالك يا أخي؟ قال: إني
أخاف أن يراني رسول الله صلى الله
عليه وسلم فيستصغرني فيردني، وأنا
أحب الخروج لعل الله أن يرزقني
الشهادة، فكان سعد رضي الله عنه
يقول: فكنت اعقد حمائل سيفه من
معفره، فقتل وهو ابن ست عشرة سنة.

عن سمرة بن جندب قال: كان رسول الله صلى الله عليه رسلم يعرض علينا من الانصار فيلحق من أدرك منهم، فكرضتُ عاماً فالحق غلاماً وردنتي فقلت: يا رسول الله لقد الحقته ورددتتي وار صارعتُ لصرعتُ، قال: فصارعته فصرعته فالحقنيْ. قال الحاكم صحيح الإسناد.

فكدا أن هذا الطقل المجاهد يصنع الاساليب حتى يعتد، فإنه يلتمس من يجهزه في الغزوات، أخرج مسلم وأبداود عن أنس رضي الله عنه أن فتى من أسلم قال يا رسول الله صلى الله عنه وسلم: إني أريد الغزر وليس معي ما الجهز به؟ قال: أنت فلاناً قد كان تجهز شمرض طاته فقال: إن رسول الله صلى الله علي وسلم يقرئك السلام ويقول:

اعطني الذي تجهزت به، فقال: يا فلانة اعطه الذي تجهزت به ولا تحبسي منه شيئاً، فوالله لا تحبسين شيئاً فييارك لنا ...

وانظر أخى المسلم ماذا يفعلون في معاركهم: يقتل على أيديهم أكبر طفاة الكفر، عن عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه قال: إنى لواقف يوم بدر في الصف نظرت عن يميني وشمالي فإذا أنا بين غلامين حديثة أسنانهما من الأنصار فتمنيت أن أكون بين أضلع منهما فغمزني أحدهما فقال: يا عم هل تعرف أبا جهل؟ قال: قلت نعم، وما حاجتك إليه يا ابن أخي؟ قال: إني أخبرت أنه يسب رسول الله صلى الله عليه وسلم، والذي نفسي بيده أو رأيته لا يُفارق سوادي سواده حتى يموت الأعجل، قال: فتعجبت من ذلك فغمزني الآخر فقال لى مثلها، فلم أنشب أن نظرت إلى أبي جهل يجول في الناس، فقلت لهما: ألا تريان؟ هذا صاحبكما الذى تسالان عنه، فابتدراه فضرباه بسيفهما حتى قتلاه ثم انصرفا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبراه، فقال: أيكما قتله؟ قال كل واحد منهما: أنا قتلته، قال: مسحتما سيفيكما؟ قالا: لا، فنظر في السيفين، قال: كلاكما قتله، فقضى بسلبه لمعاذ بن عمرو بن الجموح واسم الآخر معاذ بن عقراء) (رواه البخارى ومسلم).

فلين نحن اليوم من تربية أطفالنا

## على هذا النهج.

إن الطفل المسلم اليوم في مواجهة للتحديات المعاصرة الكثيرة والخطط والمؤامرات والدراسات التي تدبر بليل ضده لكي يجتالونه عن دين الله ومنهج رسول الله صلى الله عليه وسلم، فترقعوا أطفالنا في حبائل الفوازير وأفلام الكارتون والرسوم المتحركة والاساطير الخيالية التي لا تمالاً عقولهم إلا بكل تافه وحقير.

ولقد أمر الله تعالى الوالدين بتربية الإبناء تربية تنقذهم من عذاب النار ديا أيها الذين أمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ماراً وقودها الناس والمجارة عليها ملانكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أسرهم ويفعلون ما يؤمرونه (سورة صلى الله عليه وسلم يُحكّلُ الوالدين مسئولية تربية الإبناء على هذا النهج مسئولية تربية الإبناء على هذا النهج مسئولية تربية الإبناء على هذا النهج

فلايد من بذل الجهد والعمل الدؤوب في إصلاح الراعي وتوجيهه على منهج القرآن والسنة حتى تصلح الرعية وتكون مجاهدة في سبيل الله تعالى. وصلى الله وسلم على أشرف الأنبياء والمرسلين وعلى اله ومحمه أجمعين ■

## الهوامش

- (١) الأطم: العصن.
- (٢) السبخة: أرض ذات ملح لا تكاد تنبت.
  - (٢) سهم غرب: أتى من بعد.

المسلمات

# وبالوالدين إحسانا

قال تعالى: «ووصينا الإنسان بوالديه إحسانا» إنها الوصية التي تكررت في القرآن يصورها في أسلوب رقيق ويصور هذه العلاقة صورة موحية فيها عطف ورحمة، ولم ترد وصية الوالدين بالولد إلا تليل بل ورد تحذير الوالدين من الفتنة بالأولاد لشدة شغفهما واشتغالهما بهم «إنما أموالكم وأودكم فتنة» وإنهما ليبذلان لوليدهما الكثير والكثير في غير انتباه ولا شعور بقيمة ما يبذلانه وأحياناً يكون بذلهما خي فرح وسرور.

أما الولد فهن في حاجة إلى وصية متكررة ليلتفت إلى ذلك الجيل المضحي المدير الذاهب في أدبار الحياة بعدما سكب عصارة عمره رويهم للجيل المتجه إلى مستقبل الحياة.

قل أدرك الإبناء هذا المعنى لغروا تحت أقدام والديهم تقديراً وبراً واعتذاراً وشكراً. ولكن تبدر ملامح المشكلة في بعد النشء عن مصدر التشريع وقلة ارتباطهم بالقرآن والسنة، وإلا فالآيات صريحة والأحاديث صحيحة يثني بعضها بعضاً. وقد قال صلى الله عليه وسلم فيما صحح عنه إن الله يوصيكم بالاقرب فالاقرب، وقال أيضاً (صلى الله عليه وسلم ): "إلزمها، فإن الجنة تحت أقدامها: يعني الوالدة، وقال صلى الله عليه وسلم رضا الرب في رضا الوالدين، وسخطه في سخطهما، وقال أيضاً : "للاق لا يدخلون الجنة: عاق لوالديه، والديوث يعني الذي لا يذلو على المله ورجماً الوالدي، والديوث يعني الذي لا يذلو على المله أن ينتخر إذا ذكر وهاهي كلماتي ذكرى فعسى الله أن ينتفع بها المؤمنين.

(نواره العثمان - الدمام) السعودية

# تحديم بر الوالدين ملى النوائل

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه سلم قال

' لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة: عيسى بن مريم، وصاحب جُرِيْجِ (١)، وكان جريج رجلاً عابداً فاتخذ صومعة فكان فيها، فأتته أمهُ وهو يصلَّى فقالت: يا جريج، فقال: يارب! أمى وصلاتي، فأقبل على صلاته، فانصرفت، فلما كان من الغد أتته وهو يصلي، فقالت: يا جريج! فقال: يا رب أمي وصلاتي، فأقبلُ على صلاته، فانصرفت، فلما كان من الغد أنته وهو يصلى، فقالت: يا جريج! فقال: أي رب أمي وصلاتي، فأقبل على صلاته، فقالت: اللهم لا تُمته حتى ينظر إلى وجوه المومسات! فتذاكر بنو إسرائيل جريجاً وعبادته، وكانت امرأة بغي يتمثل بحسنها، فقالت: إن شئتم النتنَّةُ لكم. قال: فتُعَرِّضت له فلم يلتفت إليها، فأتت راعياً كان يأوى إلى صومعته فأمكنته من نفسها، فوقع عليها، فحملت، فلما ولدت قالت: هو من جُريج! فأتُوه، فاستنزلوه، وهدموا صومعته، وجعلوا يضربونه. فقال: ما شانكم؟! قالوا: زُنيت بهذه البغي فولدت منك! فقال: أين الصبي؟ فجاؤوا به. فقال: دعوني حتى أصلى، فصلى، فلما انصرف أتى الصبيُّ فَطُعُن في بطنه وقال: ياغلام من أبوك؟ قال: فلان الراعي. قال: فأتبلوا على جريج يقبُّلونه ويتمسحون به، وقالوا: نبني ال معومعتك من ذهب وقضة، قال: لا، أعيدوها من طين كما كانت فقعلوا. وبينا صبى يرضع من أمه، فمر رجل راكب على دابة فارهة، وشارة حسنة، فقالت أمه: اللهم اجعل ابنى مثل هذا، فترك الثدي وأقبل إليه، فنظر إليه، فقال: اللهم لا تجعلني مثله، ثم أقبل على ثديه، فجعل يرتضعُ، قال: فكأني أنظرُ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يحكى ارتضاعه باصبعه السبابة في فمه، فجعل يَمُصنُّها. قال: ومروا بجارية وهم يضربونها، ويقواون: زنيت سرَقْت، وهي تقول: حسبي الله ونعم الوكيل، فقالت أمه: اللهم

لا تجعل ابني مثلها، فترك الرضاع ونظر إليها فقال: اللهم اجعلني مثلها، فهناك تراجعا الحديث. فقالت: اللهم فهناك تراجعا الحديث. فقالت: اللهم لا تجعلني مثلها ومروا بهذه الأما ومم يضربونها لجعل ابني مثله، فقلت: اللهم لا تجعل ابني مثلها ، فقلت: اللهم اجعلني مثلها ؛ قال: إن ذاك الرجل كان جباراً ، فقلت: اللهم لا تجعل مثلها ؛ قال: إن ذاك الرجل كان جباراً ، فقلت: اللهم لا تجعلني مثله وإن هذه يقولون لها : رثيت ، ولم تزن ، وسرقت ، ولم تُسرق ، فقلت : اللهم اجعلني مثلها .

(١) لا يخالف هذا الحصر كلام صبي الأخدود، لأنه ليس فيه أنه كان في المهد، بل كان أكبر من صناحب المهد، وإن كان صنفيراً يرضع، وأما حديث "لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة: عيسى وشاهد يرسف، وصناحب جريج وابن ماشطة بثت فرعون" فحديث باطل كما في (السلسلة الضعيقة للألباني).

وأما ما ذكره بعضهم أن يحيى عليه السلام معن تكلم في المهد، فعما لا أصل له مرفوعاً ، وإنما هو من زعم الضحاك في تقسيره كما ذكر الحافظ في الفتح (٢/٤٤/١).

(\*) يقال للأمر يعجب منه عقري حلقي، وأصل معناها: عقرها الله وحلقها يعني أصابها وجع في حلقها خاصة.

#### فائدة

عن أنس رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم طلق حفصة رضي الله عنها تطليقة فئتاه جبريل عليه السلام، فقال يا محمد أطلقت حفصة. وهى صوامة قوامة وهى زوجك فى الجنة".

قال الشيخ الألباني فائدة: دل الحديث على جواز تطليق الرجل لزوجته ولو أنها كانت صوَّامة قوَّامة ولا يكون ذلك بطبيعة الحال إلا لعدم تمازجها وتطاوعها معه. وقد يكون هناك أمور داخلية لا يمكن لغيرهما الاطلاع عليها ولذلك فإن ربط الطلاق بموافقة القاضي من أسوأ وأسخف ما يُسمع به في هذا الزمان.

(المنعيمة من ١٧، ج٥)

## فمل من معتبر ۱

قامت الشرطة الأمريكية حديثاً بتوزيع نشرات على النساء توضع لهن فيها كيفية تجنب حوادث الاغتصاب عن طريق الأزياء المحتشمة وعدم المبالغة في التبرج وارتياد الأماكن المشبوهة والسير في الأماكن المفالمة والخورج من المنزل في ساعات متأخرة.

وفي ولاية شيكاغو الأمريكية تأسست منذ عدة شهور الجمعية الوطنية للعقة والطهارة وانضمت إليها منات النساء الأمريكيات حيث تتادي الجمعية بالعقة ورفض المارسات الإباحية والعودة إلى الفضيلة من أجل العفاظ على الترابط الأسرى.

ونادت جمعية حماية الطالبات بأمريكا بفصل الطلاب عن الطالبات في الجامعات والمدن الجامعية وعدم اصطحاب الطلاب للطالبات إلى الأماكن الخالية والمهجورة. (جريدةالسلمون)

فعتى تفيق المرأة المسلمة وتعرف دورها العظيم في ترابط الاسرة ورعاية الزوج وتربية الاطفال وصيانة أخلاق الامة من الضياع وتكف عن محاكاة المرأة الغربية؟

فاغيراً عرفوا بعض ما عندنا من العق. فعتى تعتل بنات ونساء المسلمين الوامره سبحانه وتعالى؟! ومتى يكف الإعلام المغرض في بلاد المسلمين عن محاربة المسلمات العفيفات والحجاب و...؟

# نس صلحات

ذكر أنه كان بمدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم رجل يقال له: أبوقدامة الشامي، وكان قد حبب الله إليه الجهاد في سبيل الله تعالى، فجلس يوماً في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحدث مع أصحابه فقالوا له: يا أبا قدامة حدثنا بأعجب ما رأيته في الجهاد قال: نعم، إنى دخلت في بعض السنين مدينة الرقة أطلب جملاً أشتريه ليحمل سلاحي، فبينا أنا جالس يوماً، إذ دخلت على امرأة فقالت: يا أبا قدامة سمعتك وأنت تحدث عن الجهاد وتحث عليه وقد رزقت من الشُعر مالم يُرزقه غيري من النساء، وقد قصصته وأصلحت منه شكالاً للفرس وعفرته بالتراب لئلا ينظر إليه أحد، وقد أحببت أن تأخذه معك فإذا صرت في بلاد الكفار، وجردت السيوف وحمي الوطيس، فإن احتجت إليه وإلا فادفعه إلى من يحتاج إليه ليحضر شعري ويصيبه الغبار في سبيل الله فأنا امرأة أرملة كان لي زوج وعصبة كلهم قتلوا في سبيل الله ولو كان على جهاد لجاهدت قال: وناولتني الشكال.

وقالت: اعلم يا أبا قدامة أن زوجي لما قتل خلف لي غلاماً من أحسن الشباب وقد تعلم القرآن والفروسية، وهو قوام بالليل صنوام بالنهار، وله من العمر خمس عشرة سنة، وهو غائب في ضيعة خلفها له أبوه فلعله يقدم قبل مسيرك فأرجهه معك هدية إلى الله عز وجل، وأنا أسائك لا تحرمني ماطلبت من الثواب، قال: فأخذت الشكال منها، فقالت: القه في بعض ليطمئن قلبي، قال: فطرحته في رحلي وخرجت من الرقة ومعي أصحابي، فلما صرنا عند حصن مسلمة بن عبد الملك إذا بفارس يهتف من ورائي: يا أبا قدامة قف على قليلاً يرحمك الله فوقفت وقلت المنحابي: تقدموا أنتم حتى أنظر من هذا، وإذا بالفارس قد دنا منى وعانقني، وقال: الحمد لله الذي لم يحرمني صحبتك ولم يردني خائباً، قلت: أسفر لي عن وجهك، فإن كان يلزم مثلك غزو أمرتك بالمسير، وإن لم يلزمك غزو رددتك، فأسفر عن وجهه فإذا عليه أثار النعمة قلت: ألك والد؟ قال لا، بل استشهد فلعل الله أن يرزقني الشهادة كما رزق أبي، قلت: لك والدة؟ قال: نعم، قلت:

اذهب إليها واستأذنها فإن أننت وإلا فأتم عندها، فإن طاعتك لها أفضل من الجهاد لأن الجنة تحت ظلال السيوف، وتحت أقدام الأمهات. قال: يا أبا قدامة أما تعرفني؟ قلت: لا، قال: أنا ابن صاحبة الوديعة، ما أسرع ما نسيت وصية أمي صاحبة الشكال، وأنا إن شاء الله الشهيد ابن الشهيد، سألتك بالله لا تحرمني الغزو في سبيل الله، فإني حافظ لكتاب الله، عارف بالفروسية، وما خلفت ورائي أفرس مني، فلا تحقرني لصغر سني، وإن أمي قد أقسمت على أن لا أرجع، وقالت: يا بني إذا لقيت الكفار فلا تولهم الدبر، وهب نفسك لله واطلب مجاورة الله ومجاورة الصالحين في الجنة، فإذا رزتك الله الشهادة فاشفع في، فإنه قد بلغني أن الشهيد يشفع في سبعين من أهله، ثم ضمتني إلى صدرها، ورفعت رأسها إلى السماء، وقالت: اللهم هذا ولدي، وريحانة قلبي، وثمرة فؤادي سلمته إليك فقربه من أبيه.

قال: فلما سمعت كلام الغلام، بكيت بكاءً شديداً أسفاً على والدته، وتعجباً من صبرها عنه، وكيف تكون بعده، قال: فسرنا ونزلنا تلك الليلة، فلما كان الغداة رحلنا، والغلام لا يفتر من ذكر الله تعالى، فتأملته، فإذا هو أفرس منا إذا ركب، وخادمنا إذا نزانا منزلاً، وصار كلما سرنا يقوي عزمه، ويزداد نشاطه، ويصفو قلبه، وتظهر علامات الفرح عليه.

قال: فلم نزل سائرين حتى أشرفنا على ديار المشركين، فنزلنا فجلس الفلام يطبخ لنا طعاماً لإفطارنا، وكنا صياماً فغلبه النعاس فنام نومة طويلة فبينا هو نائم إذ تبسم في نومه، فقلت المسحابي: ألا ترون إلى ضبحك هذا الغلام في نومه؟ فلما استيقظ، قلت: له رأيتك الساعة تبتسم في منامك ضاحكاً قال: رأيت رؤيا فأعجبتني، قلت: ما هي؟ قال: رأيتني في روضة خضراء أنيقة، فبينما أنا أجول فيها، إذ رأيت قصراً من فضة شُرُّقه من الدر والجوهر، وأبوابه من الذهب، وستوره مرخاة، وإذا جوار يرفعن الستور، وجوههن كالأقمار، فلما رأينني، قلن لي: مرحباً بك، فأردت أن أمد يدي إلى إحداهن، فقالت: لا تعجل ما أن لك، فقلن لي: تقدم يرحمك الله، فتقدمت أمامي، فإذا في أعلى

القصر غرفة من الذهب الأحمر عليها سرير من الزبرجد الأخضر، قوائمه من الفضة البيضاء، عليه جارية وجهها كانه الشمس، لولا أن الله ثبت علي بصري لذهب، وذهب عقلي، من حسن الغرفة وبهاء الجارية، قال: فلم رأتني الجارية، قالت مرحباً وأهلاً وسهلاً يا ولي الله وحبيبه، أنت لي وأنا لك، فأردت أن أضعها إلى صدري، فقالت: مهلاً لا تعجل، فإنك بعيد من الخنا، وإن الميعاد بيني وبينك غداً عند صلاة الظهر، فأبشر، قال ابودامة: فقلت له رأيت خيراً.

ثم بتنا متعجبين من منام الغلام، فلما أصبحنا تبادرنا فركينا خيرانا، فإذا المنادي ينادي يا خيل الله اركبي: «انفروا خفافاً وثقالاً»، فما كان إلا ساعة وإذا جيش الكُفّر –خذله الله-قد أقبل كالجراد المنتشر فكان أول من حيمل منا فيهم الغلام، فيدد شملهم وغاص في وسطهم، فقتل منهم رجالاً وجندل أبطالاً، فلما رأيته كذلك، لحقته فأخذت بعنان فرسه، وقلت له: ارجع فأنت صبي ولا تعرف خدع الحرب، فقال يا عم: ألم تسمع قول الله تعالى: «يا أيها الذين أمنوا إذا لقيتم الذين كفروا رحفاً فلا توارهم الأدبار»، أتريد أن أدخل النار؟

فيينا هو يكامني إذ حمل علينا المشركون حملة رجل واحد، فحالوا بيني وبين الفلام ومنعوني منه، واشتغل كل واحد بنفسه، وقتل خلق كثير من المسلمين، فلما افترق الجمعان، إذا القتلى لا يحصون عدداً، فجعلت أجول بفرسي بين القتلى، وبماؤهم تسيل على الارض، ووجوههم لا تعرف من كثرة الفيار والدماء.

على الارص، ويوههم لا معرف من هذه السبار والدماء.

قد علاه التراب وهو يتقلب في دمه ويقول: يا معشر المسلمين،
بالله ابعثوا لي عمي أبا قدامة، فأقبلت إليه عندما سمعت
مسياحه، فلم أعرف وجهه لكثرة الدماء والفبار وبوس الدواب،
فقلت: ها أنا أبو قدامة، قال: يا عم صدقت الرؤيا ورب الكعبة،
أنا ابن صاحبة الشكال، فعندها رميت بنفسي عليه، ومسحت
التراب والدم عنه، وقلت: له لا تنس عمك أبا قدامة أجعله في
شفاعتك يوم القيامة، فقال: مثلك لا ينسى، تمسح وجهي بثويك؟
ثوبي أحق به من ثويك، دعه يا عم حتى ألقى الله تعالى به، يا عم
هذه الحور التي وصفتها لك قائمة على رأسي، تنتظر خروج

بالله ياعم إن ردك الله سالماً، فتحمل ثيابي هذه المضمخة بالدم لوالدتي المسكينة الثكلى الحزينة، وتسلمها إليها، لتعلم أني

لم أضيع وصبيتها، ولم أجبن عند لقاء المشركين، وأقرأ مني السلام عليها، وقل لها: إن ألك قد قبل الهدية التي أهديتها، ولي يا عم أخت صغيرة، لها من العمر عشر سنين، كنت كلما دخلت استقبلتني تسلم علي، وإذا خرجت تكون أخر من يودعني، وإنها ودعتني عند مخرجي هذا، وقالت لي: بالله يا أخي لا تبطئ عنا، فإذا لقيتها فاقرأ عليها مني السلام، وقل لها: يقول لك أخوك: الله خليفتي عليك إلى يوم القيامة، ثم تبسم وقال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، صدق وعده، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، هذا ما وعدنا الله ورسوله، ومعدق الله ورسوله، ثم خرجت روحه، فكفناه في ثياب، وواريناه.

قال أبوقدامة: فلما رجعنا من غزيتنا، لم تكن لي همة إلا دار أم الفلام، فإذا جارية تشبه الفلام، وهي قائمة بالباب، وكل من مر بها تقول: ياعم من أين جئت؟ فيقول: من الغزاة، فنقول: أما رجع معكم أخي، فيقولون: لا نعوفه، فلما سمعتها تقدمت إليها، فقالت لي: يا عم من أين جئت؟ قلت: من الغزو، قالت: أما رجع معكم أخي، ثم بكت وقالت: ما بالي أرى الناس يرجعون، وأخي لم يرجع، فغلبتني الغبرة، ثم تجلدت خشية على الجارية.

ثم قلت لها: يا جارية قرابي لصاحبة المنزل: كلمي أبا قدامة فإنه على الباب، فسمعت المرأة كلامي، فخرجت إلى وقد تغير لونها، فسلمت عليها، فردت السلام وقالت: أمبشراً أنت يا أبا قدامة أم معزياً؟ قلت: بيني لي البشارة من التعزية رحمك الله، قالت: إن كان ولدي رجع سالماً فأنت معز، وإن كان قتل في سبيل الله فأنت مبشر، فقلت: أبشري فقد قبل الله مدينك، فبكت وقالت: قبلها؟ قلت: نعم، فقالت: الحمد لله الذي جعله ذخيرة لي يوم

قلت: فما فعلت الجارية أخت الغلام؟ قالت هي التي كانت تكلمك الساعة، فتقدمت إلي، فقلت لها: إن أخاك يسلم عليك ويقول اك: الله خليفتي عليك إلى يوم القيامة، فصرخت وخرت على وجهها مغشياً عليها، فحركتها بعد ساعة، فإذا هي ميتة، فتعجبت من ذاك ثم سلمت ثياب الغلام التي كانت معي لامه، وودعتها، وانصرفت حزيناً على الغلام والجارية، ومتعجباً من مسر أمهما. أ.ه. بتصوف يسير من كتاب "مشارع الاشواق إلى مصارع العشاق (۲۸۰/۱) ■

\* الشكال: قيد تربط حول قدم الفرس فتسمى محجلة.

# الفتاوي

الحمد لله رب العالمين والصلاة على رسولنا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين، أما بعد: فنحب أن نقدم لإخواننا خلاصة ما قررته هيئة كبار العلماء من فتيا حول مسألتي "الشرط الجزائي في العقود" و"الصلاة والطواف في أسطح وأروقة الحرم المكي" وهي من المسائل الاجتهادية التي يحتاج إليها الكثير منا، لذلك وغيره رأت "المجاهد" نشرها في باب الفتاوى، والله وحده المستعان.

# الشرط الجزائي

الحمد لله، بعد المناقشة واستعراض المسائل التي يُحكن أن يُقاس عليها الشرط الجزائي ومناقشة توجيه قياسه على تلك المسائل والإيراد عليه وتأمل قوله تعالى: «يا أيها الذين أمنوا أوفوا بالمقوده، قوله: "المسلمون على شروطهم إلا شرطا أحل حراماً أو حرم حلالاً شرطا أحل حراماً أو حرم حلالاً التقول عمر رضي الله عنه: (مقاطع التقول الصحيح: من أن الأصل في الشروط الصحيح: من أن الأصل في ويبطل إلا ما دل الشرع على تحريمه وإيطاله نصاً أو قياساً.

واستعراض ما ذكره أهل العلم من تقسيم الشروط في العقود إلى صحيحة وفاسدة وتقسيم الصحيحة

# إلى ثلاثة أنواع:

أحدها: شرط يقتضيه العقد: كاشتراط التقابض وحلول الثمن.

الثاني: شرط من مصلحة العقد: كاشتراط صفة في الثمن كالتأجيل أو الرهن أو الكفيل به، أو صفة في المن ككون الأمة بكراً.

الثالث: شرط فيه منفعة معلوبة وليس من مقتضى العقد ولا من مصلحت ولا منافياً لمقتضاه كاشتراط البائع سكنى الدار شهراً.

وتقسيم الفاسدة إلى ثلاثة أنواع: أحدها : اشتراط أحد طرفي العقد على الطرف الثاني عقداً آخر كبيع أو إجارة أو نحو ذلك.

الثاني: اشتراط ما ينافي مقتضى العقد: كأن يشترط في المبيع ألا خسارة عليه أو ألا يبيع أو يهب ولا يعتق.

الثالث : الشرط الذي يتعلق به

العقد كقوله: بعتك إن جاء فلان.

وبتطبيق الشرط الجزائي عليها وظهور أنه من الشروط التي تعتبر من مصلحة العقد إذ هو حافز لإكمال العقد في وقته المحدود له، والاستئناس بما رواه البخاري في محيحه بسنده عن ابن سيرين أن رجلاً قال لكريه: أدخل ركابك فإن لم أرحل معك يوم كذا وكذا فلك مائة درهم، فلم يخرج، فقال شريح: (من شرط على نفسه طائعاً غير مكره فهو عليه)، وقال أيوب عن ابن سيرين: أن رجلاً باع طعاماً وقال: إن لم أتك الأربعاء فليس بيني وبينك بيع، فلم يجئ فقال شريح للمشتري: (أنت أخلفت) فقضى عليه، وفضلاً عن ذلك فهو في مقابلة الإخلال بالالتزام حيث أن الإخلال به مظنة الضرر وتفويت المنافع وفي القول بتصحيح الشرط الجزائي سد لأبواب الفوضى والتلاعب بحقوق عباد الله، وسبب من أسباب الحفز على الوقاء بالعهود والعقود تحقيقاً لقوله تعالى: «يا أيها الذين أمنوا أوفوا بالعقود.

لذلك كله فإن المجلس يقرر بالإجماع: أن الشرط الجزائي الذي يجري اشتراطه في العقود شرط صحيح معتبريجب الأخذبه مالم يكن

هناك عنر في الإخلال بالالتزام الموجب له يعتبر شرعاً فيكون العذر مسقطاً لوجويه حتى يزول.

وإذا كان الشرط الجزائي كثيراً
عرفاً بحيث يُراد به التهديد المالي
ويكون بعيداً عن مقتضى القواعد
الشرعية فيجب الرجوع في ذلك إلى
العدل والإنصاف على حسب ما فات
تقدير ذلك عند الاختلاف إلى الحاكم
الشرعي عن طريق أهل الخبرة
والنظر عملاً بقوله تعالى: ووإذا حكمت
بين الناس أن تحكوا بالعدل، وقوله
سبحانه: ولا يجرمنكم شنأن قوم على
الا تعدلوا عدلوا هو أقرب للتقوى،
ويقوله صلى الله عليه وسلم "لا ضررار"، وبالله التوفيق.

# حكم الطواف والسعي والرمى راكباً

الحمد لله، بعد اطلاع الهيئة على البحث المتقدم ودراستها للمسالة، واستعراض أقوال أهل العلم في حكم الطواف والسعي والرمي راكباً، وكنا حكم الطواف فوق أسطح الحرم وأروقته، وحكمهم بأن من ملك أرضاً ملك أرضاً وبعد تداول

الرأي والمناقشة انتهى المجلس بالاكثرية إلى الإفتاء بجواز السعي فوق سقف المسعى عند الحاجة بشرط استيعاب ما بين الصفا والمروة وأن لا يخرج عن مساحة المسعى عرضاً لما يكتي:

١- لأن حكم أعلى الأرض وأسفلها تابع لحكمها في التملك والاختصاص ونحوهما فللسعي فوق سقف المسعى حكم السعي على أرضه.

Y — لما ذكره أهل العلم من أنه يجوز الحاج والمعتمر أن يطوف بالبيت ويسعى بين الصفا والمروة راكباً لعذر بعضهم، فمن يسعى فوق سقف المسعى يشبه من يسعى فوق سقف ونحوه إذ الكل غير مباشر للأرض في سعيه وعلى رأي من لا يرى جواز السعي راكباً لغير عذر فإن ازدحام السعاة في الحج يعتبر عذراً يبرر الجواز.

7- أجمع أهلم العلم على أن استقبال ما فوق الكعبة من هواء في الصلاة كاستقبال بنائها بناء على أن العبرة بالبقعة لا بالبناء، فالسعي فوق سقف المسعى كالسعي على أرضه.

3- اتفق الطماء على أنه يجوز الرمي راكباً وماشياً واختلفوا في الأفضل منهما، فإذا جاز رمي سقف المسعى فإن كلا منهما نسك أدى من غير مباشرة للأرض التي أداء عليها بل السعي فوق السقف أقرب من أداء أية شعيرة من شعائر المج أو العمرة فوق البعير ونحوه لما في البناء من الثبات إلذي لا يوجد في المراكب...

٥- لأن السعى فوق سقف المسعى لا يخرج عن مسمى السغى بين الصفا والمروة ولما في ذلك من التيسير على المسلمين والتخفيف مما هم فيه من الضيق والازدحام. وقد قال الله تعالى: ديريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسري وقال تعالى: «وما جعل عليكم في الدين من حرج» مع عدم وجود ما ينافيه من كتاب أو سنة بل إن فيما تقدم من المبررات ما يؤيد القول بالجواز عند الحاجة، وقد ذكر ابن حجر الهيثمي رحمه الله رأيه في المسالة فقال في حاشيته على الإيضاح لمحيى الدين النووى ص (۱۳۱): ولو مشى أو مر في هواء السعى فقياس جعلهم هواء المسجد مسجداً، صبح سعیه. أ.هـ . 🖿

# P. O. Box: 1443 Peshawar - Pokistan a slati ä

## سقوط طاغية

هل كان قبرك روضة من جنـــة
أم كان قبرك من لهيب جهنــــم
ما ذا تقول لمنكر ورفيقـــــه
ماذا تقول لصاحب الجبـــروت
أتقول إنك قد هجرت كتابــــه
سل فرنسا ربما مدت يـــــدأ
وابعث بصرخة خائف متوســـل
واصرخ وقل للغرب إني ها هنـــا
قل ما تشاء لمن تشاء قلن تـــرى
قوات هذا العالم المحمـــــرم لا

ن فوجدت ظلاً في ثراه ظلي لا ورأيت شيئاً في التراب مهولا المنتخف التراب مهولا المنتخف من يوم يصير به العزيز ذليلاً عنه فجعلت قانون الضياع بديلاً للقبر أو بعثت لك الاسطولا لل ظلمل أمريكا تسوق الفيلا في القبر لا أتحمل التأجيل لا تغني إذا نزل القضاء فتيلا

بتلم : ابرمبد الملك سامي الحمدان

# الانصار العرب واحداث عابل

قال تعالى: «إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلكم ترحمون» «وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما». والله سبحانه لم ينف صفة الإيمان عن الفئتين المتقاتلتين.

لذا نامل أن يكون موقف إخواننا العرب السعي للإصلاح إذا كانت الحرب بين طائفتين من المؤمنين وتقوى الله عز وجل لجمع الشمل ونذكرهم بقوله تعالى: «ومَنْ يقتل مؤمنا متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها». وبحديث أسامة (رضي الله عنه) : "اقتلته بعد أن قالها!!" -إي بعد أن نطق بكلمة التوحيد-. كما نذكر أيضاً بأن "المرء ما زال في فسحة من دينه مالم يُصبِّ دماً حراماً.

ولا شك أن هذا في اقتتال المسلمين وفي حرمة دم المسلم، أما في قتال أعداء إلله، فالله عز وجل يقول: «فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخنوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصده. وعلى الإخوة الأنصار أن يتذكروا أنهم ما جاءا لنصرة فرد أو جماعة أو حزب ... إنما جاءا لنصرة دين الله عز وجل، ونرجو أن لا يُفهم كلامنا على غير ظاهره. والله المستعان.

أبو محمد / بيشاور - باكستان

#### الوهن

أبعث إليكم هذه المشاركة وهي جهد المقل عسى أن يكون لها أذان وقلوب واعية فالناس هذه الأيام - والله المستعان- جلهم لم يدركوا هذا الخطر الداهم ألا وهو 'الوهن الذي أصابنا' لبعدنا عن ديننا وسنة نبينا عليه الصلاة والسلام واغترارنا بالحياة الدنيا وصيدق رسول الله صلى الله عليه وسلم "ما الفقر أخشى عليكم ولكن أخشى أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على الذين من فتنافسوها كما قبلكم تنافسوها فتهلككم كما أهلكتهم

فواز الغامدي السعودية الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد : فإن النبي صلى الله عليه وسلم لما وصبى معاذاً بتقوى الله سراً وعلانية أرشده إلى ما يعينه على ذلك وهو أن يستحيي من الله كما يستحيي من رجل ذي هيبة من قومه، ومعنى ذلك أن يستشعر دائماً بقلبه قرب الله منه واطلاعه عليه فيستحيي من نظره إليه، وقد امتثل معاذ ما وصاه به النبي صلى الله عليه وسلم، وكان عمر قد بعثه على عمل فقدم وليس معه شيء، فعاتبته امرأته، فقال: كان معي ضاغط: سيعني من يضيق علي ويمنعني من أخذ شيء وإنما أراد معاذ ربه عز وجل، فظنت امرأته أن عمر بعث معه رقيباً، فقامت تشكوه إلى الناس. ومن صار له هذا المقام حالاً دائماً أو عالماً فهو من المحسنين الذين يعبدون الله كانهم يرونه، ومن المحسنين الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم. وفي الجملة فتقوى الله في السر هو علامة كمال الإيمان، وله تأثير عظيم في إلقاء الله لصاحبه الثناء في قلوب المؤمنين.

وقال أبو الدرداء: ليتق أحدكم أن تلعنه قلوب المؤمنين وهو لا يشعر، يخلو بمعاصي الله فيلقي الله له البغض في قلوب المؤمنين. وقال سليمان التيمي: إن الرجل ليصيب الذنب في السر فيصبح وعليه مذلته. وقال غيره: إن العبد ليذنب الذنب فيما بينه وبين الله ثم يجيء إلى إخوانه فيرون أثر ذلك عليه. وهذا من أعظم الأدلة على وجود الإله الحق المجازي بذرات الأعمال في الدنيا قبل الأخرة، ولا يضبع عنده عمل عامل ولا ينفع من قدرته حجاب ولا استتار، فالسعيد من أصلح ما بينه وبين الله، فإنه من أصلح ما بينه وبين الله، فإنه من أصلح ما بينه وبين الله أصلح الله ما بينه وبين الخلق، ومن التمس محامد الناس بسخط الله عاد حامده من الناس ذاماً له. قال أبو سليمان: إن الخاسر من أبدى للناس صالح عمله وبارز بالقبيح من هو أقرب إليه من حبل الوريد.

ودخل بعضهم غيضة ذات شجر فقال: لو خلوت ههنا بمعصية من كان يراني؟ فسمع هاتفاً بصوت ملاً الغيضة: «ألا يَعْلُمُ مَنْ خَلَقَ وهو اللطيفُ الخبيرُ» وراود بعضهم أعرابية وقال لها: ما يرانا إلا الكواكب، قالت: أين مُكوكبها؟

ورأى محمد بن المنكدر رجلاً واقفاً مع امرأة يكلمها فقال: إن الله يراكما سترنا الله وإياكم. وقال الحارث المحاسبي: المراقبة علم القلب بقرب الربّ، وسئل الجنيد بما يُستعان على غض البصر، قال: بعلمك أن نظر الله إليك أسبق إلى ما تنظره (المدمنصراً من جام العلم والمكم)



تالملجما طالنتقال : بملسلا يبخأ

िया एक

"قوءلمة التحليات الدراسيات الاقتصادية.. .. أو الجهاد .. أحوال المسلمين في الحالم... ..قــيعهنما تالسارعا .. قــرعقدا تاللــقما

قدينتاا ريخكا تاديخها لنه يبثكلا قالخري

.. رِم يعفال وإذاا ليلضة .. شيعاا وهلد

عداوا علما طمية

طمية (YY) Let J

بسيعلوا ا

(.3) Lekel

(بريد)

ق بج ا مّله لث)

لهاءلي له وأ

in All

البنية الأول و الناحي

e lein

र्रे संबंध कर हैं। विषय विविद्या

الثاني من : ٢٧ – ٤٢ ١١ : ١ مالد كالنم للخال ١٤٠١ المجلا

P.O. Box: 1443 University Town. Peshawar. PAKISTAN : تكاسالاً فافند ملد قلبس قالس مه السيد بن ١٨٠٨ Wagazine FCA-5021577 : رسال يمكن طيث تالملجماً قمية المسية

# خير الختام من هدي خير الأنام صلى الله عليه وسلم

■ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تحاسدوا ، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا ، ولا تُدابروا، ولايبع بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخواناً. المسلم أخو المسلم، لا يظلمه، ولا يخذله، ولا يحقره، التقوى ههنا" ، ويشير إلى صدره ثلاث مرات، "بحسب امرى من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كلُّ المسلم على المسلم حرام، دَمُه وماله وعرضهُ".

(مختصر صحیح مسلم ۱۷۷۵)

■ عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله متى الساعة؟ قال: "وما أعددت للساعة"؟ قال: حُبُّ الله ورسوله، قال: "فإنك مع مَنْ أحببت". قال أنس: فما فَرِحنا بعد الإسلام فَرَحاً أشدً من قول النبي صلى الله عليه وسلم: "فإنك مع من أحببت". قال أنس: فأنا أحبُ الله ورسوله، وأبا بكر وعمر، فأرجو أن أكون معهم وإن لم أعمل بأعمالهم ■

(مختصر صحیح مسلم ۱۷۷۰)

# التوحيد ثم الوحدة

إن أعظم الصفات التي اختص الله سبحانه وتعالى بها أمة الإسلام 'هي حمل أمانة نشر الدعوة' دعوة التوحيد للناس كافة وما يتبع ذلك بالضرورة من مقاتلة أعداء الله عز وجل. إن الإسلام يحث على وحدة الأمة «وأن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون، ولا يرضى الإسلام أن يترك أهله تحت نيران الطفيان والكفر، بل يدعو إلى تحريرهم مهما تكلف من تضحيات.

فكما تحررنا من الشيوعية وبراثينها بحمد الله، فعلينا أن نتحرر من الصهيونية فكلاهما عدو للمسلمين يسعى إلى تمزيق الأمة الإسلامية ويجب أيضاً الحذر من المحافل الماسونية المنتشرة في العالم الإسلامي حيث لا يقل خطر الماسونية عن الشيوعية فهى حركة صهيونية لها جذور في كل مكان يجب استثمالها.

سيرهم وأخبارهم، فكم من المسلمين يجهل

أخوكم / عطية شلهوب (الأردن - جرش)

## علموا نش. المسلمين سير الأولين

الحمد لله الذي جعل لنا تاريخاً نفتخر به ونعتز به فإذا انتسبنا انتسبنا لأولئك الأخيار رضى الله عنهم وأرضاهم، وإذا درسنا سير أولئك الأخيار الذين سطرت حياتهم على صفحات التاريخ إلى قيام الساعة بسير خالدة باقية ما بقيت السموات والأرض ذلكم الجيل المثالي الذي تعب النبي صلى الله عليه وسلم في تربيتهم وأنشأهم على كتاب ربه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وتركهم على المحجة البيضاء ليلها كنهارها، فأصبحوا يترجمون لنا هذا الدين ترجمة حية واضحة أمام أعيننا، إن أمتنا في هذا العصر لهي في حاجة إلى أن ترتبط بسير أولئك الأبرار رضى الله عنهم، تلكم السير العطرة التي تعتبر منهج حياة لمن سار على طريقها، وقد أبقى الله لنا سيرهم كالنجوم علامات يهتدى بها الناس في البر والبحر، ولكن يا أسفى على أمة نسيت

كثيراً من سيرهم رضى الله عنهم، وأصبح نشء أمتى يعرف كثيراً من أهل الزمر والطبل وأهل المعاصي والقجور، أكثر مما يعرف عن حياتهم أولئك رضي الله عنهم. لقد قال الإمام مالك رحمه الله حاكياً عن واقع السلف: كانوا يعلمون صبيانهم حب أبي بكر وعمر رضي الله عنهما كما يعلمونهم السورة من القرآن، وعلى العكس طوائف ضلّت عن الصراط الستقيم أصبحت تربى نشأها منذ نعومة أظفاره على بغضهما (رضى الله عنهما). ومن فوائد دراسة سير الصحابة رضى الله عنهم للأمة: أن تتشجم عل طاعة الله تعالى أسوة بهم حيث كانوا يتسابقون في الطاعة، وأحدنا حديثه وكلامه في المسابقة في الدينار والدرهم والاشتغال في المال وغير ذلك.

وكذلك حب الله ورسوله، فها هي امرأة

بعد أن قدم الرسول صلى الله عليه وسلم بعد غزوة أحد وقُتل سبعون من الصحابة الأخيار، ويأتى الأمر إلى النبي صلى الله عليه وسلم بعد رجوعه إلى المدينة فيخبرونها بأن ابنها وزوجها ويأن أخاها قد قتلوا واستشهدوا في سبيل الله فما سألت عنهم. قالت أخبروني عن المسطفي صلى الله عليه وسلم أهو حيَّ؟ أهو قد نجى من الأعداء ألم يُصب بجراح؟ ألم.. ألم..؟ تستفتهم عن النبي صلى الله عليه وسلم ويقول الصحابة لها إنه بخير، فتقول لا حتى أراه بأم عيني، فلما رأها النبي صلى الله عليه وسلم عزاها في ابنها وفي أخيها وفي زوجها، قالت يا رسول الله إن المصاب بعدك جلل، أي هينٌ ما دمت طيباً. صلى الله عليه وسلم.

(أخوكم أبوعبد الرحمن الغامدي) (بتصرف من محاضرة الشيخ عمر العيد "حفظه الله")

# الدولة في الأسكم

الإسلام دين وجنسية

١- الأمة : إن رابطة الجنس هي

التي تربط أفراد الشعب الواحد في

الدول المعاصرة وعند ظهور الإسلام

كانت الروابط قبلية وعرقية، وقد جعل

الإسلام رابطة الدين هي المعيار

فالإسلام هو الذي يربط الشخص بأمته،

الحمد لله رب العالمين والمصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين نبينا محمد إمام المتقين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: فإن الدولة الإسلامية هي الأمل الذي ينشده كل مسلم في شتى بقاع الأرض، ولكي يتحقق هذا الأمل وهذه الغاية المنشودة فعلى جميع المسلمين العودة إلى دينهم الصحيح والعمل الدؤوب لإعادة هذه الدولة على منهاج النبوة، ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، ووعد الله أن لا محالة دوعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني لا يشركون بي شبيئاً».

فعع بعض معالم دولة الإسلام وقبل البدء فإننا لم نعقد مقارنة بين الواقع الحالي وما ينبغي أن يكون عليه في دولة الإسلام لسهولة تعييز ذلك. كما أنه لا ينبغي الحكم على الإسلام وقيمه المستعدة من الوحي من خلال واقعنا المتخبط.

# تعريف الدولة

يمكن تعريف الدولة من خلال مقوماتها أو أركانها الاساسية وهي: الأمة ، الأرض ، والسلطة الحاكمة

الأمة ، الأرض ، والسلطة الحاكمة فمع كل ركن من هذه الأركان للتعرف على أبرز المعالم الإسلامية فيه :

بقلم: حسام الدين

عن بعض معالم الدولة في الكتاب والسنة

وفي دار الإسلام لا توجد حدود إقليمية أو سياسية، وكذلك ما يتعلق بالجنسية فهي جنسية واحدة.

قد وردت آيات وأحاديث مؤكدة معنى أخوة السلمين بل ووصفتهم بالجسد الواحد، قال تعالى: وإنما المؤمنون إخرة، وقال تعالى: وإن هذه أمتكم أمة فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى، ومثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد، فالمسلمين أمة واحدة وإن اختلفوا في اللغة والجنس واللون.

الولاء للمؤمنين

وفي دولة الإسلام الولاء لله ورسوله

- لا تعـرف دولــة الإســـلام حـــدوداً سياسيــة أو إقليميــة تفصــل بين شعوبهـــا
- السلطة العامة في الإسلام أساسها للشرع، ولا طاعة للسلطة إلا فيما اتفق مع الشريعة فقط.
- إن حكم الإمام وإرادت ليست مطلقة وما هـ و إلا منفذ لحكم الله.

وللمؤمنين لا للأرض أو القوم:

قال تعالى: «لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله ولو كانوا أباهم أو أبناهم أو إخوانهم أو عشيرتهم...»، وقد كان مفهوم الإحساس بالأمة الواحدة بل والجسد الواحد هو السائد في دولة الإسلام إلى سقوط الخلاقة ويدا التقسيم الاستعماري لها محاولاً بعث خضاوات قد اندثرت وقوميات درست فبدأت تتغير المفاهيم بنجاح المخططات

وأمة الإسلام خير أمة قال تعالى:
دكنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون
بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون
بالله، فهي أمة وظيفتها الدعوة إلى الله
عز وجل وتعبيد الناس لربهم، وكذلك هي
أمة وسط بعنهج الله الذي اختاره لها
وأراد لها أن تصطبغ بصبغته، وهي أمة
محفوظة من الاستنصال.

أحكام غير المسلمين في دار الإسلام

وغير المسلمين في دار الإسلام هم: أهل الذمة، والمستأمنون.

والذمة في اللغة: هي العهد والأمان. والتعريف المختار لعقد الذمة: هو

التزام الإمام أن نائبه بإقرار بعض الكفار بالإقامة الدائمة في دار الإسلام على أن يبذلوا الجزية ويلتزموا أحكام الملة فيما يتعلق بهم.

المستأمن : هو الحربي الذي دخل دار الإسلام بأمان دون نية الاستيطان بها والإقامة فيها بصفة مستمرة بل يكون قصده مدة مطومة لا تزيد على سنة.

فإن تجاوزها وقصد الإقامة بصفة دائمة فإنه يتحول إلى ذمي في تبعيته للولة الإسلام.

والأصل فيه قوله تعالى: دوإن أحدً من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ثم أبلغه مأمنه، (التوبة إية، 1).

# الأرض في الإسلام

أما العنصر الثاني وهو الإقليم أو الأرض.

فرسول الله صلى الله عليه وسلم التخد المدينة وطناً إسلامياً بعد هجرته من مكة، ويتضبح من ذلك التلازم بين الدعوة وإقامة الدولة وأن إقامة الدولة جزء من الإسلام ولا يعني هذا أن تتوقف الدعوة إلى أن تقوم الدولة بل هي قائمة قبلها ويعدها وملازمة لها، وقد أيقن صلى الله عليه وسلم بمكة أنه لن يتمكن من

إظهار كلمة الله وتبليغها الناس ومساندتها بالمنعة فكانت الهجرة.

## ثغور لا حدود ..

ولا تعرف دولة الإسلام حدوداً سياسية أو إقليمية تفصل بين شعويها داخلياً وأما خارجياً فهي ثغور الرباط حتى يعم ضوء الإسلام الدنيا بأسرها، وقد بدأ إقليم الدولة الإسلامية بالمدينة وبالفتح ودخول شعوب البلاد المفتوحة في الإسلام امتدت دولة الإسلام من فرنسا غرباً إلى أواسط الصين شرقاً.

دين الفطرة: ولم يكن دخول شعوب البلاد المفتوحة في الإسلام بقوة المسلمين العسكرية بل كان بما يحويه هذا الدين من تعاليم موافقة للفطرة 'فطرة الله التي فطر الناس عليها' فجاء الإسلام لرد الناس إلى فطرتهم. وشرع

#### الديار

وقد قسم فقهاء المسلمين البلاد والديار إلى:

دار الإسلام:

وهي وطن كل مسلم: ذكر ابن القيم في أحكام أهل الذمة تعريف دار الإسلام: قال الجمهور: دار الإسلام هي